



﴿ فهرست كابتهافت الفلاسف لاين رشد ﴾ خطمة الكاب عكن الحدوث فال أوحامد الاعتراض من وجهين ٣١ قال أبوحامد الاعتراض أن يقال الامكان كال الوحامد مح ماعن الفلامة ٣٣ قال أوحامدوالة التأل فوس الآدميين اس قال أنوحامدوا ماقوفم لوغدرعدم المقلاء كال أبوحام درضي الله عنه وليس استحالة هذاأ لنس وم المسئلة الثانية فايطان مدهم فأدية قال الوحامد فنقول بمنكرون على خصومكم المالم والزمار والمركة قال أبوحامد فان قيل على الفلط ف قواكم ٢٦ كال أبوحامد ومساكهم الرابع ٣٧ قال أبر عامد الدايل الداني لهم في استعالة قال أفو حامدرضي الله عندم يحقوا عن الفلاسفة عدم! إدالم فأنقيل ٣٨ كال أبوحامد الفرقة الثانية قال أنوحا مدرضي الله عنه ما كياعن ا ٤٠ قال أبوحامد بحب اللف السيفة والجواب ان الفلاسفة لماأنكر خصومهم ماذكرتموه ١٢ قال أبوط مدجيدا عن المتكامين في اثبات ا ع قال أبوط مد المسئلة الثالثة في بيان الميسهم الارادة وقولهم الذالله فاعل العالم وصافعه ١٧ قَالَ أَبُوحَامِدْرِجِهِ اللَّهِ وَالْأَرْامِ النَّالَى فَيْ نَعِينِ إِ ٤٤ قَالَ أَبُوحَامِدُ وَلَيْقَقَ كُلُ وَأَحِد حركات الافلاك ع قال أنومامد عيماعن أ فلا عنه فان قيل كل كال أوحامد الاعتراض الثاني على أصل عع قال أنوحامد الوحه الثاني ف الطال كون المالم 19 قَالَ أُوحامد محيدا عن القالا سفة قلت عن وع قالمأ بوعامد بحساعي الفلاسفة وان قيل ان لانب مدصدو رحادت من قديم اعترفتم المالم فملاشه تمالي ٢٢ قال أوحامد مجيداعن الفلاسفة فان تيل ٣٣ قال أبو حامد محيب اللقلامقة عن المتكلمين ٢٩ قال أبو حامد مجيد اعن الفلامقة وان فيل فاذا عرفمذهتنا في معارضة مذا القول ٥٠ قالى أنوحامد راداعلى الفلاسفة قلناماذ كرعمه ٢٥ قال أبوحامد بحيماء ناافلاس فةفان قيل تحكات هده الوارنة عدوحة ٥٠ قار أوماء دالاء تراض الثاني هو أن نقول ٢٦ قال ألوحامد صعفة ما نية لهم or قال أوحامد عان قبل الأول لا بعقل ٢٧ قال أبوحامد الاعتراض أن مدذا كاممن ٦٢ كان أنوحامد الحواب الثابي هوان من ذهب علالهمم ٢٩ قَالَ أُلُومُ مُدالشالتُ هُوانُ هُدِنا الفاسد ٦٣ قال الوحامد الاحتراض الراح أن تقول

ع قال الوحامد الوحمالثاني أسالكرم الاقصى لايحزانك صرعن مقابلته وس الدليدل الثالث على قدم المالم قال أوحامد وج قاد أبو حامد وان قدل لمر ف المدا ٦٠ قال الوطمد بحيما عن الف السفاء فان قيل

لقد كثرت

· ٣ كال الوصامد الأعتراض أن يقال العالم لم رال

عدكم المان قالوا

١٠١ كال أبو حامد يحساءن القلاسفة فان قيل ٣٧ كال ألوحامد فان قدل فأذاً وطلتم الجسم الاقعى ٧١ قال أوحامد والجواب من وجهن ٧٤ قال أنو عامد بحيداً عن الف السيفة في ١٠٣ قال أبو عامد معاند الاغلاسفة في ولم قال أنوحامدوه وانانسلم الاعتراض الدع وجهدعليم السئلة الثانية عشرف تغيرهم عن اقامة ٧٦ قال أبو حامد حكاية عن الفي الاسفة بل زعموا ١١٠ الدلهل على أن الأول معرف ذاته أنالتوحيد ٧٨ المسئلة السادسة في ايطال مذهبهم فنق ١١١ المسئلة الثالثة عشر ف ابطال قولم انالله تعالى عن قولهم الانعسرف الحسر ثمات الصفات المتقسمة مأزقسام الزمان . ٨ قال أو عامد والاعتراض على هذا ٨٤ قال أوحامد في كل مسالك يكوف هذه السئلة المائلة المسئلة الرابعة عشرف تجيزهم عن اقامة الدليل على أن السماء سيوان مطيع الله تخللات تعالى بحركته الدورية ٨٤ قال أو عامد فان قيل هو لا يعلم الغير 117 المستلة اللسامسة عشرف الطال ماذكروه ٨٦ الوحدالثاني كال أبوحامده وان قولم من الغرض الحرك السهياء ٨٧ قال ألوطمد وقد تطالف ابن سينا عندهدا ١١٨ المسئلة السادسة عشر في الطال قوطهمان غرومن الفلاسفة تفوس السموات مطلعة عملى جييع ٨٧ قال ألوحامد مجيماعن الفلاسفة فانقيل الغزئمات الحادثات في هذاالمالم ٩٣ قال أبوحامد فهذا تفهيم مذهبهم والكلام ١٢١ قال أبوحامد أما للقب بالطبيعيات فهو علوم كشره هابه من و حهين ١٢٢ المسئلة الاولى قال أنوعامد الاقتران مين وه قال أوحامدفان قيل اغايستحيل هذا 99 المستلة التاسعة ف تجمزهم عن اقامة الدليل كال أبوحامد المسلك الثاني وفيه انقلاص على أن الاول المستجسم المستراض الدى ١٢٦ كال أبوحامد المسلك الثانى وفيه القلاص ١٠٠ قال أبوحامد بجيد اعن الاعد تراض الدى ١٢٧ المستلة الشامنة عشر في تجيزهم عن اقامة

\* --- s

الدارل المتقلي على أن النفس الانساني

حوهر روحاني

أوجب أنلا يكون الفاعل عندالفلاسفة

الاالفلاك

AND ALIFE THE PROPERTY OF THE

| تهافت الفلاسفة للوحه زاده | ورست مابداء فالبزء الاقاءن | • |
|---------------------------|----------------------------|---|
|---------------------------|----------------------------|---|

خطمةالكات

اعلمأن الفلاسفة رضعوا الموجودات أنواعا

الفسل الاول فابطال قولم البدأ الاول • و حسمالدات

وأجابواءن الذقوض المذكورة

١٥ القُسُل الثاني في أبطال قولهم بقدم المالم

٢١ الاعتراض عليه بأن التسلسل اللازم في المادث الموحى

٢٢ المواب بأنابعض البراهمين الدالة عمل بطلات التسلسل

٢٤ سانردهذاالخواب

الاستدلال الثابي

وم الوجه الثالث من وجوه استدلالهم على قدم (١٨ الفصل السادس في تعمرهم عن الاستدلال

٣٦ اعتراض بعض الاعاصل من المتأخر ينعليه

٣٧ سان ماسم الواف ف هذا المقام

٣٩ ألوجه الرابع من وجوه استدلا لهم على قدم

٤١ والجواب عنه بعد تسليم بطلان الجزالذى لادعرا

٤٧ الطيريق الثاني قالواللمكن ان كان امكانه الذاتي كأفيا فيفان وحوده

24 الفصل الثالث في إبطال قولم في أبد بقاله الم

اعتراض دعض الافاضل عليه بانا لانسه في الفسل الراسع في ابطان قوام الواحد المقيق لارصدرعنه الاالواحد

٥٩ الفصيل الخامس فالطال قوطم ف كيفية صدورالسالمعنالدا

72 اعتراض الامام حقالا سلام الفزالي رحمالته على مأذهم والله في كافية سيدو والكثرة عنالمداالواحداوحوه

وح الاعتمار عال الانسان

٣٠ أيَّان قول الامام عجمة الاسلام الغزال في تغرير امه قال الأمام الغزالي المعلول الدوَّل يندفي أن لادمقل الانفيه

على وحود الصائم للوالم الذي هوالسوات ومانيها والمناصر ومايتركب منها

٥٠ الفصل السابع في سيان عجز مسمعن اظمة الدايل على وحدانية الواحب تعالى رهم فيها مسلكان

**€** ---- •

## وفهرست مابهامش الجزء الثانى من تهافت الفلاسفة تلواجه زاده

40,000

4\*\*

السماءممرك بالارادة

٥٦ الفصل السادس عشرف ابطال مادكروه
من الفرض المحرك السماء

75 الفصدل السابع عشرف ابطال قوله ممان نفوس السموات طلعة على جيع الجزئيات الحادثة عما كانوماسيكون وماهوكائن في المال

٧١ الفصل الثامن عشرق ابطال قولم بوجوب الاقتران وامتناع الانفكاك بين الاسباب العادرة والمسبات

٧٨ الفصل التاسع عشرف تعير هم عن المامة الدايل على أن المفوس البشرية محردة عن المادة ذا تا

99 الفصل العشرون في ايطال قوله مباستحالة الفناء على النفوس البشرية

1.۷ ألفه للمادي والعشرون في ابطال قول في الطال قول المنافق المعشود شرالا حساد

الفصل الشامن في ابطال قوله م الواحد المقرق لا يكون فاعلا وقابلا اشي واحد الفصل التاسع في ابطال قوله م ف نفي الصفات

ع و الفصل العاشرة تجيزهم عن اثبات قولم الندات الاول لاينقسم بالجنس والفصل

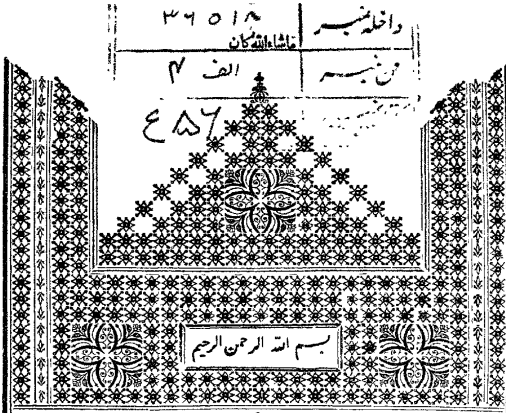
وجود الاول عين ماهيته

٢٨ الفصل الثاني عشرف تجيزهم عن سيان ان الاول السبجسم

٣٤ فصل في تعييزهم عن القول بان المدأ الاول يعلم غيره بنوع كلى ولم فيه مسالك

ع الفصل الثالث عشر في تجير هم عن اقامة الدليل على ان الاول يعلم داته ولهم فيه طريقان

ع النصل الوابع عشرف ابطال قوله مان الاول لا يعلم الجزئمات على وجه كونها جزئمات على وجه كونها جزئمات و الفصدل الحامس عشرف الطال قوله مان



وبهد حدالله الواجب والصلاة على جيح رسله وأنبيا له فان الغرض في هذا القول ان نسن مرانب الأقاو البالمثيتة في كتاب التهافت في التصديق والأقناع وقصوراً كثرها عن رتبية اليقين والبرهان (قال أَنْوَحَامِدٌ) حَاكَالْأَدَلُهُ الفَلَاسِفَةُ فَقَدَمَ العَالْمُ وَانْقَتَصَمُ مِنْ أَدَاتُهُمْ فَي هـ ذا الفَنْ عَلَى مَا لِهُ مُوقِعُ فَ النفس قال وهذا الفن له من الأدلة ثلاثة ﴿ الدُّلِيلِ الاوَّلِي قَوْلُمُ يَسْتَعَمَلُ صَدُورِ حَادِثُ من قَدَّح مطلق لانالوفرضنا القديم ولم يصدرمنه العالم منلاخ صدروا عالم يصدرلانه لم يكن الوجودم ججبل وسودااهالم مكن عنه امكانا صرفا فاذاحد ثلم يخل أن يتجدد مرجح أولا يتحدد فان لم يتحدد مرجح بقى والمعلى الأمكان الصرف كاكان قبل ذلك وأن تحدد مرجح انتقل المكلام الى ذلك المرجح لمرجح الآن ولم رجح أمل فاما أن عرالا مرالي غيرنها يه أوينه من الامراني مرجم لمزل مردا (قلت) هذا الفول هوقول فى أعلى مراتب الجدل وايس هوموصلاموصل البراهين لان مقدمته هي عامة والعامة قريبة من المشتركة ومقسدمات المراهين هي من الأمو والجوهر ية المتناسمة وذلات ان اسم المكن يقال بالاشتراك على المكن الاكثرى والمكن الاقلى والممكن على التساوى وليس ظهو والمأجمة فيهاالى المرج على التساوى وذلك أن المكن الاكثرى قديظان به أن يترجح من ذاته لامن مرجح خارج عنه يحلاف المكن على التساوى والامكان ايصامنه ماهوفي الفاعل وهوامكان الفعل ومنه ماهوف المنفعل وهوامكان القمول وليس ظهورا لحاجة فيهماالى المرجح على التساوى وذلك ان الامكان الذي في المنفعل مشهو رحاجته الحالمر جحمن خارج لانه مدرك حسافى الامو را اصناعية وكشرمن الامو رالطميعية وقد يكق فيه شك ف الامو را اطبيعية لان أكثر الامور الطبيعية مبدأ تغيرها منها ولذلك نظن فكثبر منها النالحرك هوالمتحرك وانه ليسمعر وفاينفسه انكل متحرك فله محرك وانه ليسههناشي يحرك

وسم الله الرحن الرحيم ﴿ المُسَالِ التَّامِنِ فِي بطال قولهم الواحد المغيق لابكون فأعلا وقابلا اشي واحدى دهب المكاءالي انالسط المقيق الذي لاته دحهه فيه أصلا كالواحد تمالى على راجع لابكون قابلااتي وفاعلا له وبنواعلى ذلك امتناع اتساف الواجب تعالى بصفات حقىقمة وألذى عرواعليه فيذلك هوان نسيقالفاعل الىالمفمول بالوحوب ونسمة القابل الى المقدول بالأمسكا والوجوب والامحكان متنافيان لايحتمانف محل وأحد بالقياس الى أمر واحدمن جهة واحدة ورده\_ ذا الاستدلال انه انأر يدان الفاعل عند استعماع شرائطه وارتفاع موانعه وصيرو رته موصوفا بالفاعلية بالفعل وجب وحردالف عوليه فكذا القابل اذااجتم معسه جيعما يتوفف عليه كونه كاللابالفعل وحب وحود المقمول فسه وان أرادأن القابل وحده لايحسامه وحودالمقبول ولاعددمه فمكدا الفاعل وحسده لايحب ممه وحود المفعول ولاعدمه فلافرق هوأجيب

عنه بأن الفاعل من حيث انه فاعل قد يكون مستقلام وجبا لمفعوله دون القابل اذلا يتصور استقلاله قاد يكون مستقلام وجبالفعوله دون القابل اذلا يتصور استقلاله والجاب في الجلة والقبول لا يوجب أصلا فلواجة ما في في المفاون و المنتبذة ديراد به بيان فلواجة ما في في واحد من جهة واحد في المنتبذة ديراد به بيان الاطلاق كاف قوانا الانسان و نفس مفهوم الموجود من حيث هو وحد من الاطلاق كاف قوانا الانسان و نفس مفهوم الموجود من حيث هو السان و نفس مفهوم الموجود من المنابذة و المنتبذة و المنتبذ

غيراعتبارأمرآخر معهماوقد برادبه المتفييد كاف قولنا التابيع من حيث هو تابيع لا يوجد بدون المنبوع أى التابيع مقيدا بصغة التبحية لا يوجد بدون المنبوع وقد برادبه التعليل كافى قولنا النارمن حيث انه الماء في حيث انه قابل لا عكن أن يكون مستقلاه وحبالمقبوله لاشهرة في انه لا برادبه المعنى الا ول المدم مناسبته للقام اذليس النزاع في النقس مفهوم القابل عكن أن يكون موجبالمقبوله أولا عكن فاما أن يرادبه المعنى الثانى أو الثالث على فان أد يدالنانى أعنى التقييد

مكون معدى الكلام ان ذات القابل مقيد الصفة القابلية عتنع انمكون موحمالمقسوله وهوف يحرلانه الاأن بهناف المالحرد عن الفاعلية و مقال ذات القاءل مقددا مسفة القاملية والتحرد عن الفاعلية لاعكن أن وستكون موحدالفواه فتكون المقدمة المذكورة صححة لكن اللازم منها منافاة التحردعن الفاعلمة للفاعلية ولانزاع فيهواعا النزاع فالشافاة يسسن الفاعلمة والقابلمة وأن أر مدالمدي الشالث مان اعتبر المملي \_ل أولاحم الدلب المستعاد منعدم الامكان على معنى ان صفه الفاللية لاتكون سسا لام \_ كان وحوب المقمول فى القابل فسلم ولا محذور فمهواغماالمحذورلوكانت القاللة سيمالهدم امكان وحوسالقمول فالقابل اذح نشد تارم المناطة يس الفاعله والقاءلية للنافاة مسلازهمهما فملزم أمتناع أجماعهماف محل واحدمر حهدة واحدده واناعتم السلب أولائم التعليل على

إذاته فان هذا كله يحتاج الى سان ولذلك فحص عنه القدماء والامكان الذى في الفاعل فقد وفان في كثير منه أنه لا يحتاج في خروجه الى الفعل الى المرجع من خارج لان انتقال الفاعل من أن لا يفعل الى أن يفعل قد بظن يكتبرمنه الهليس تغسر إيحتاج الى مغير ومثل أنتقال المنسدس من أن لا يهنسدس وانتقال المعترمن أنلا يعلروالتغبرأ يعنا الذي يقال انه يحتاج الح مفسرمنه ماهوفي الجوهر ومنه ماهوف المكيف ومنسهماهوفي المكرومنه ماهوف الاين والقدم أيضاية العلىماهوة ديم بذاته وقديم نفيره عندكشرمن الناس والتغيرات منهاما يحوزعندة وعقى القدعمثل حواز كون الأرادة الحادثة على القدم عندالكرامية وجوازا لكون والفسادعلي المادة الاولى عندالقدماء وهي قدعة وكذلك المعقولات على العقل الذي بالقوة وهوقدي عندأ كثرهم ومنهاما لايحوز وخاصة عنديعض القدماء دون بعض وكذلك الفاعل أيضامنه مآيفعل بارادة ومنهما يفعل بطميعة ولمس الاسرف كمفية صدور الفعل المكن الصدورعنهما واحدا أعنى في الحاجة الى المرجح وهل هذه القعمة في الفاء ان حاضرة أو يؤدّى البرهان الى فاعل لايشيه الفاعل بالطبيرية ولاالذي بالارادة الذي في الشاهده .. ذ كلها هي مسائل كثيرة عظيمة تحتاج كل واحددة منهااتى الانفرد بالفعص عنهارع باقاله القدماء فيها وأحد المسئلة الواحدة بدل المسائل الكثيرة هوه وضع مشهور من مواضع السفسطائيين السبعة والغلطف واحدمن هذه المادي هوسيب الخلط عظم في آجراء الفعص عن الموجودات (فال أبوحامه) الاعتراض من وجهين أحدها أن يقال لم تذكر ون على من يقول ان العالم حدث بارا دة قدعه افتصت و حود مق الوقت الذى وجد دفيه وأن يستمرعه مه الى الغاية التي استمرا ليها وإن ستدأ الوحود من حيث مد أوان الوجودقيل لم مكن مرادا فلي عد ثلالا وانه في وقنه الذي حدث فيه مراد بالارادة القدعة فدث فيا المانع فذا الاعتقاد وما الحيل له (قلت) هذا قول سفسطاتي وذلك أنه المالم عكنه أن رقول يحواز تراجي فعل المفعول عن فعل الفاعل له وعزمه على العمل اذا كان فأعلا محتارا فآل محواز تراخيسه عن ارادة الفاعل وتراخى المفعول عن ارادة الفاعل جائز وأماتراخيه عن فعل الفاعل له فغير جائز وكذلك تراخى الفعل عن العزم على الفعل في الفاعل المرمد فالشك باق بعينه واغما كان يجب أن يلقاء ، أحد أمر من المابان فعل الهاعل ادس يوجب في الفاعل تغيرا فيجب أن كون الدمغير من خارج أوان من التغيرات مامكون من ذات المتغير من غير حاجة الى مغير يلحقه منه وان من النغيرات ما يحوزان يلحق القدم من غرمفر (وذلك) إذا لدى يتسكبه المصوم ههناهوشيا "فأحدها أفقل الفاعل الزمه النفروان كل تفتر فله مفير والاصل الثاني أن القديم لا يتغير بضرب من ضروب التغير وهذا كله غيرا أبدان والذي لامحاص للاشعرية منه هوالزال فاعل أول أوالزال فعدل له أول لانه لأعكنهم أن يضعوا أن حالة الماعل من المفعول المحدث تمكون في وقت الفعل هي ومنها حالته في وقت عدم الفعل هنالك ولايدمن حالة متجددة أونسيه لم تسكر وذلك ضروره اماف الفاعل أوفى المفعول أوفى كليهم اواذا كان ذلك كذلك فتلك المنال المتجددة أذاأ وجبناات اسكل حال متعبده فاعلافلابدأ سيكون الفاعل لهاا ماعاعل آخرولا يكون ذلك الفاعل هوالاؤل ولايكون مكتفيا يفعله ينفسه بل بغسيره واما أن يكون الفاعل لتلك الحال الى هى شرط ف قعله هو نفسه فلا بكون ذلك الفعل الذى فرض صادرا عنه أولا بل يكون قعله المال

معنى أنصفة القابلية سبب اعدم امكان وجوب المقبول في القابل فلانسسار ذلك غاية الامرانها ايست سببالامكان وجوب المقبول ف القابل ولا يلزم من عدم سببيتها لامكان وجوب المقبول أن تدكون سبباله ما مكانه حتى تلزم المناعاة بين اللازمين فيمنع اجتماعه ما بسبب امتناع اجتماع لازميما ثم قولهم الفعل وحده موجب في الجالة والقبول وحده ليس عوجب أصلاان أريديه كما هو الظاهران القبول القبول المسيباللوجوب فلا بلزم تهوت امتناع الوجوب فلا يصم ترتب قوله ولواج تعافى شي وأحد من جهة واحدة لنم المكان الوجوب وامتناعه من الثاليه من الثاليه وان أر عديه ان القيول سبب لامتناع الوجوب قهو عنوع (فان قلت) هب ان القبول ايس سببالامتناخ الوجوب الكنه اذا لم يكن سبباللوجوب والفعل سبب الوجوب فلواجة ما في ذات واحدة من جهدة واحدة الزم أن تدكون الذات الواسدة من جهة واحدة سبباللوجوب وغير سبب الوجوب ولاشك في استحالته (قلت) الفعل والقبول القياح ملان على المثالث الذات بالاشتقاق لا بالمواطأة ولا بالمواطأة ولا بالمواطأة ولا بالمواطأة ولا بالمواطأة ولا بالمواطأة ولا بالمواطأة التبالية والمنافقة وال

الحال التي هي شرط في المفعول قسل قعله المفعول وهذ الازم كاترى ضرو رة الأأن يجوز مجوزات من الاحوال المادنة فى الفاعلين مالا يحتاج الى محدث وهذا بعيد الاعلى من يحوزان ههذا أشياء تحدث من تلقائها رهوقول الأوثل من القدماء الذن أنكر والفاعل وهوقول من سقوطه منفسه وف هنذا الاعتراض من الاختلل أن قولنا ارادة أزلسة وارادة حادثه مقولة اشتراك الاسم فل متصادة فان الارادة انتى ف الشاهدهي قوة فيما امكان فعل أحد المتقابلين على السواء وامكان قدو هما لمرادين على السواءبمد فان الارادة هي شوق الفاعل الى فعدل اذافه له كف الشوق وحصل المرادوه مذا الشوق والفعل هومتعلق بالمتقابلين على السواء فاذافلناهنامر بدأحد المتقابلين فيه أزلى ارتفع حدالارادة ينقل طميعة امن الأمكان الى الوجوب واذاقيل ارادة أزلية لم ترتفع الارادة بعضو رالمرادواذا كانت لاأول لهالم يتحدده نهاوةت من وقت لحصول المراد الاتمن الاان فقول آنه يؤدى البرهان الحاوج ودفأعل القوة ليستهي لااراد يقولاط بيعية واكن عاها الشرع ارادة كاأدى اليرهان الى أشياءهي متوسطة بين أشياء يظن فى بادئ الرأى أنها متقاءلة واست متقابلة مثل قولنا موجود لاد اخل العالم ولاخارجه (قال أبوحامد) عجيبا عن الفلاسفة فأن قيل هذا عال بين الاحالة لأن للحادث موجبا وسبيا وكما يستحيل حادث بغيرسب وموجب يستحيل أبهنا وجودموجب قدةت شرائط ايجابه وأسابه وأركانه حتى لم سق شي منها منتظرا أاستة ثم سأخرعنه الموجب الوجود الموجب عند تحقق الموجب بتمام شروطه ضرو رى وتأخره محال حسب استحالة وحودا لحادث الموحب بلامو حب فقيل وجود العالم كانالمر يدمو حوداوالارادة موجودة ونسبهاالي المرادمو جودة ولم يتحددس يد ولاارادة ولأ تحددت الأرادة نسمة فمتكن قدل فانكل ذاك تغيرف كمف تحدد المرادوما المانع من التحدد قدل ذلك وحال التحدد لم يتم أمزغن حال عدم التحدد ف شئ من الاشياء ولا في أمر من الأمور ولا في حال من الاحوال ولاف أسمة من النسب بل الأموركما كانت بعينها تم لم مكن وجد المرادو بقيت بعينها كما كانت فوجدالمرادماه بداالاغاية الأحالة (قلت) رهددابين عاية الميان الاعندمن يذكر أحددى المقدمات التى وضعنا فيل الكن أبوط مدانتف لمن هدنا البيان الى مشال وضعى يشوش به هدذا الجوابعن الفلاسفة وهذاه وقوله (قال أبيحامدرضي الله عنه) وليس استعالة هذا البنس فى الموجب والموجب المسروري الذات بل وفي المرفى والوضيعي فان الرجل لو لفظ بطلاق زوجته ولم تحصل البينونة في الماللم يتصوران تحصل بعده لانه حمل اللفظ علة المحكم بالوضع والاصطلاح فلم يعقل تأخرا لمعلول الا أن يعلق الطلاق عجى والغدأو بدخول الدارفلا بقع ف الحال وآكن يقع عند مجى والفدأ وعند دخول الدارفانه جعله علة بالاضافة الىشي منتظر فلمالم يكن حاضراف الوقت وهوالغد ودخول الدار توقف حصول الموحب على حضو رماليس بحاضر في احسل الموجب الاوقد تحدد أمروه والدحول وحضور الغدحتى انه لوأرادمر يدان يؤخرا لموجبعن اللفظ غيرمنوط محصول ماايس بحاصل لم يعقل معانه الواضع بذاته المحتارف تفصيل الوضع فاذالم يكن وضع هذا مفهوما ولم يعقله فكيف امقله في الايجابات الدانية العقلية الضرورية وأماف العادات فالحمد ليقصد بالانتأخرعن القصد معوجود القصد اليه الالمانع هان تحقق القصد والقدرة وارتفعت الموانع لم يعقل تأخرا لمقصود اليمه والحما يتصور ذلك

الزمسدق وولنا الذات موحسف الجلة والذات السءوحب أصلا فيلزم آلتنآقض(وقولنا)الذات باعتدارةا بليته غبره وحب محردهمارة واسرااقصد الاأن القمول غيرموحب أى ليس منشأ فليتأمل والله الموقف السيداد والمادى الىسبيل الرشاد (م) أن تنزلنا عن هذا المقام نقول المان أريدان القابل لايكون فاعلا أصلا فالدليل على تقدير تمامه لاساعده وانأر مدان الشئ الواحدلا بكون قابلا الثي وفاعلاله من حهسة واحدة فعلى تقدير تسلمه لاسنفسمكم ولايضرنا لآن المداالاول فيهدهات واعتمارات كالحققته من قدل فعوزأن مكون قاملا اسفاته باعتبارداته وفاعلا المامارحهات اعتدارية فلايتبت نفي المسفات المقيقية عنه تعالى وهو المقصود من هذه المسئلة وقد مجاب عن الداسل المذكورا يضابانه لم لايحوز ان كون ما قال له الفاعلية نوعن مختلف بن الكون أسسمة الفاعل ألى

المفهول فأحدالنوعين بالوجوب وه الآخر بالامكان الناص فلانه كون نسبة الفاعل الفاعلية قابلا فلاتم الدعوى المكلية وه الحالمف مول في هذا النوع من الناعلية بالوجوب فلاعتنع أن يكون الفاعل من الناع عمن الفاعلية قابلا فلا تتم الدعوى المكلية وه. مردود بانه لا ثلث في أن كل فاعدل نظر الحالفا فله عليه المشتركة بين الفاعلية بن عكن أن تدكون نسبته الما المفعول بالوجوب على معنى الفاعلية المفادلة والمناعدة المفادلة والمناعدة والمناعدة والمناعدة والمناعدة والمناعدة والمناعدة والمناعدة والمناعدة والمناعدة المفادلة والمناعدة والمن ان اشتراك الفاعلية بين الفاعلية في الشتراك الفظى المعنوى وابس بينهما فذره شترك تكون نسبة الفاعل الى المفعول بالمكان الوحول فظر الفرائل ذلك ولا يحد وقد يقسل المده الدعوى بوجه آخر وهوان القبول والفعل أثران فلا يصدران عن مؤثر واحد من جهة واحد منام المامر و يجاب بانا لانسام ان القبول أثر ولوسام فلانسام ان الواحد لا يصدر عنه الاالواحد وما تسكوا به عليه فقد عرفت حاله والله والمناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة الفلاسفة الى ان المدا و الاقل المسلم و المناسبة المناس

ذانه المع عسان ذاته لاعلى معنى ان هنالَـ ذاتا ولهصفة وهمامتح دان حقيقة كإيتخيل فيادئ النظرمن ظاهرالكازم فانه ظاهرا ليطلان لابذهب المه عاقل أدكل وأحد من الصدفة والموصوف دشهدعفارته اصاحمه بل علىممنى انذاته تعالى يترتب عليه مأيترتب على ذات وصسفة معا مثلا ذاتك غركافية ق انكشاف الاشياء لك بل تحتاج فيدالى صفة المدلم الذي مقوم بال مخ الاف داته تعالى فانه لا يحتاج في انكشاف الاشباء وظهورها عليه الى صفة نقوم به رل المفيه وماتمنكشفة له لاحسل ذاته فذاته مهددا الاعتمار حقيقة العسلر وكذاالمال فسائرصفاته ومرجعه اذاحقق الىنغي الصحفات مع حصول نذائجها وغراتها وجدنا ينسسه فع ماذكر مالامام الغزالى من ان العماصفة وعرض دستدعى موصوفا والقول مان المدد الاول فداته على وألحال اله كائم منفسه كالمول بالكارمن

ف العزم لان العزم غير كاف في وحود الفعل بل العزم على السكتابة لا يوقع السكتابة مالم يتعرب وقصده و انبعاث فالانسان بتعدد حال الفعل فانكانت الارادة القدعة في حكم قصد نا الى الفعل فلايتصور تأخرالمقصودالالمائع ولايتصو ونقددم القصداذ لايعقل تمسدف اليوم الى قيام ف الغد الابطريق المزموان كانت الارآدة القدعة ق- معزمنا فليس ذلك كافياف وقوع المزوم عليه بل لابدمن تحدد اندمات قصدى عندالا يجاد وهوتول التغدير غربتي عين الأشكال فان ذلك الاندمات أوالقصدا الأرادة أوماشئت أن تسميه لم حدث الآن ولم بحدث قبل فاما أن يمق حاد نا بلاسب أو يتسلسل الى غبرته اية وبرجع حاصل المكلام الى انه وجدد الموجب شمامشر وطده ولمسق أمره تنظر ومع ذلك يتأخرا لموجب ولمجو جددف مدة لايرتق الوهدم الى أولها بلآ لاف سنين لاينقضى شئ منوام أتقلب الموحب موحوداً بفتة ووقع من غيراً مرتج ددوشرط تعة في وهذا محال (قلت) هذا الذال الوضعي الوهي من الطلاق أوهم اله بؤكديه عدم الفلاسفة وهو بوهم الان الاشمر يقل أن تقول اله كاتا خروقوع الطلاق في اللفظ الى وقت حصول الشرط من دخول الدار أوغ مرذ لك كذلك تأخر وقوع العالم عن ايجادالمارى سحانه اياداني وقت حصول الشرط الذى تعاق به وهوالوقت الذي قصد فيله و جوده اسكن ليس الامرف الوضعيات كالامرف العقليات ومنشيع هذا الوضعي بالعقلي من أهل الظاهر كال لايلزم هذاالطلاق ولأيقع هندحصول الشرط المتأخرعن تطليق الطلق لانه يكون طلاقاوقع من غير ان يفترق به فعل المطلق ولانسمة للمقول من المطموع فذاك المفهوم الى الموضوع المصطلح عليه (مَ قال أبوحامه) مجيماعن الاشمرية والجواب أن يقال استحالة ارادة قدعة متعلقة بآحداث شي أي شي كان تعرفونه بضر ورة العقل أونظره وعلى اغتم فالنطق أتعرفون الاليق بين هدني الدين بعد أوسط أوسن غير حداوسط فان ادعيتم حدا أوسط وهوالطريق الثاني فلابد من اظهاره وإن ادعيتم معرفة ذلك ضرورة فكيف أبشارككم في معرفته محالفوكم والفرقة المعتقدة لمدوث العالمبارادة قدية لايحصرها بلدولا يعصيها عدد ولاشمة فأأنهم لايكابر وتالعقول عنادامع الموفة فلاردمن اكامة برهان على شرط المنطق يدل على استحالة ذلك اذليس ف جير ع ماذكر وه الاالاستبعاد المجرد والتمثيل بعزه فأواراد تفاوهو فاسد فلاتصاهى الارادة القسدعة القصود آخاد ثة وأما الاستمعاد المحرد فلايكفي من غيربرهان (قلت) هذا الفول هومن الأقاو بل الركيكة الاقناع وذلك أن حاصله هوانه اذاادي مدع أن وجودفاعل بجميع شروطه لاعكن أن يتأخرعنه مفهول فلأيخلوان يدمى معرفة ذلك اما بقياس واما انهمن المعارف الأولى فان ادى ذلك بقياس وجب عليه أن يأتى به ولأقياس هنا للثوان ادعى انذلك مدركاعمرفة أولية وجب أن يعترف به جيم الناس خصومهم وغيرهم وهذاليس بعجع لانه ليس من شرطالمعروف بنفسه أن وم ترف به جيم الناس لان ذلك ليس أكثر من كونه مشد هورا كأانه ليس بالزم فيماكان مشهوراان يكون معروفا بنفسه (حُمَّ قال كالجيب عن الاشعرية عفان قيل) فعن بضرورة المقل نعيلم أنه لايتصوره وجب بتمام شروطه من غيره وجب وتحويزذاك مكابرة اضرورة العقل (قلما) وما الفصل بينكم وبين خصومكم اذقالوا لكم المالضرورة نقسلم احالة قول من يقول انذاما واحدةعالمة بجمير الكائمات من غيران يوجب ذلك كثرة فذاته ومن غير أن يكون العلم زائداعلى

السوادوالبياض قائم منفسه وبالطريق الدى بعلم استحاله قيام صفات الاحسام منفسها دون الاحسام وملم ان صفات الاحماء من المعلى والمقدرة وغيرهما لا تقوم بانفسها بالفياء أن المائدة وغيرهما لا تقوم بانفسها بالفياء أن الفياء منفسه وردوه المحتمان قالاعراض والصفات التي لا قوام فاستمسها مماك في استدلوا على مطلوبهم هذا بان الاوّل أمانه منفقة والمناف المناف المناف

كان الاقل أن كون الشي الواحد من جميع الوجود كابلا اصفة وفاعلا فواقه عباله وان كان عبر مان احتماج الواجب في صفته الى غيرة وهوا يضا عمال واجواب انا غناران دات المبدأ الاقل علامة فواعلا في المرازي كون التي الواحد من جميم الوجوه قابلا اصفة وفاعلا على واغياران داك لوكان المبدأ الاقل واحدامن جميع الوجوه وهو عنوع فانك قد عرفت سابقا ان فيه كثرة بحسب حدة بات اعتمارية ولوسل فالانسار استعالية كون الشيء من الواحد من جميع الوجوه قابلا اصفة وفاعلا فاوما استدلوا به فقد عرفت ضعفه (وعكن)

الذات ومن غيران يتعددالعل يتعددالملوم محال وهددا مذهبكم فحق الله تعالى وهو بالنسسة الينا والىء اومنافى غاية الاحالة والكن يقولون لايقاس المرالق ديم الحادث وطائفة منكم استشعروا احاله مذافقالوا اناتله تعالى لايعارا لانفسه فهوالعاقل وهوالمعقول وهوالعقل والكل وأحد (فأن كالقائل) اتحاد العقل والعاقل والمعقول معلوم الاستحالة بالضرورة اذتقد برصائع للعالم لايعلم صنعه بحال بالمنبر وارة والقديم اذالم يعلم الانفسه تعالى عن قوله موعن قول جيمًا لزائف بن علوا كبيرا لم يكن بعارصنعه المنة باللاتتحاو زازامات هذه المسائل (قلت) حاصل هذاالقول انهم لم بدعوا تحويز خلاف ماأظهر وامن ضرورة امتناع تراخي مفسعول الفاعل عن فعدله مجانا وبفرقياس أداههم المهمل ادعواذاك من قسل البرهان الذي أدى الحاحسدوث المبالم كالمهدع الفلاسفة ردالضرورة المدروفة في تعدد العلم والمعلوم الى اتحادها في حق الماري سحانه الأمن قُلْ لَيْ مان زعموا انه أداهم الى ذلك ف-ق القدم وأكثر من ذلك من ادعى من الفلاسفة ردال ضرورة في ان الصائم لا يعرف ولا يد مسنوعها ذقال في الله سجوانه انه لايعرف الاذاته وهذا القول اذاقو بلهومن حنس مقابلة الفاسد إبالفاسدوذلك ان كل ما كان معروفا عرفانا يقينا وعاما في جميم المو حودات فلانو جدرهان بناقضه وكل ماوجد سرهان يناقصه فأغا كالامظنونابه أنه تمين لاانه كان في المقيقة فلذلك التكان من المعروف منفسمه اليقيني تعدد العطر بالملوم فبالشاهد والغائب فنحن تقطع الهلارهان عندا الفلاسفة على اتحادها في حق المارى تعالى واماان كان القول بتعدد العلم المعاوم ظنَّنا فيكن أن يَا ون عندا لعلاسفه يرهان وكذلك اذاكان من المعروف منفسه انه لايتأخر مفيلول الفاعل عن فعله ويدعى رده الاشعرية مَن قبل ان عندهم ف ذلك برها باونحَن نعل على القطع انه ليس عندهم في ذلك برهان وهـ ذا وأمثاله اذاوقع فيه الاختلاف فأغار جع الامر فيه الى أعتباره بآلفطرة الفائفذا انى لم تنشأ على رأى ولاهوى اذا سددته بالهلامات والشر وطاآتي فرق بهابي اليقين والظنون فى كتاب المنطق كالهاد اننازع اثنان في قول ما فقال أحدهما موزون وقال الآخرايس عوزون لم رجم المكرفيه الاالى الفطرة السليمة التي تدرك الموزون عن غيرالمو زون والى علوالعروض وكاان من مدرك الوزن لايخمل بادرا كه عنمه ادراكمن بذكره وكذلك الامرفع اهورقين عندالمره لايخل بهء ندوانكارمن منكر موهذه الاقاوال كلهاف غاية الوهى والصنعف وقدكان يحبعليه أن لا يشصن كتابه بهذه الاقاويل ان كان قصده فيـــه اقماع الخواص ولما كانت الالزامات التي أتي بما في هذه المسئلة أجنبية وغر بمة عن المسئلة قال في اثر هذا قبل بل لا تتجاو زائراً مات هذه المسئلة (فنقول) لهم بم تذكر ون على خصو كم اذ قالواقدم العمالم بحال لانه يؤدى الى أثبات دو رات للفلك لاتها به لاعدادها ولاحصر لآحادها مع أن لهما سيدسا وربعا ونصفاالى قوله فيلزمكم القول بانه ليس بشفع ولاوتر كاستنصه بعدوهذه أيضامه ارضة سفسطائية فان حاصلها هوانه كالنكر تجزون عن نقض دليلناف ان العالم محدث وهوانه لوكان غيير محدث لكانت دورات لاشفع ولاوتر كذلك نعجزنجن عن نقض قوا كج انه اذا كان فاعل لم بزل مستوفيا شروط الفعل انه لايتأخر عنه مغموله وهذا القول غايته هوائيات الشك وتقريره وهومن اغراض السفسطائيين ا(وأنت) ياهـذا الناظرف.هـذا الكتاب نقـد سمعت الاقاو بلّ التي قالتما الفـلاسفة في اثمات أن

أن مقال أيضا على طريق الصتدون العقيق عليها غبرالمسدا الاول بماهو معلولياله واستعالة احتياج الواحب فيصفته الىغيره منوعة فان الدليسل ماقام الاعملي وحدودمو حود مستفزق ذأته ووجوده عن علة غبر وأما استغناؤه وعدم احتياحه في صفاته الىشى آخونلوندل عليه حج\_ة (فانقلت )صفته صفة كالفلواحناج في صفاته الحذره لزم استعادته صفة الكال من غرم (قلت) ماذكر ته عدين الدعوى معاراعتها مارة أخرى وماالدليل عليهانعم لواحتاج ذاته فى وجوده الى الله الصفات لزم من استنادهاالىغيرهااحتياج الذات في وجوده الى غيره فلابكون واحبالكن احتياج الذات في وجوده الح غرمهن للث الصفات مهنو عوقد يستدل لهمعلي امتناع كونصفاته تعالى زائدةعلمة كأمسية ماله لوكانت صفاته زائدتعلي ذاته كمون محتاحانل تلك المسفات فلايكون غنيا مطلفا اذالتي المطلق هو

مالا يحتاج الح غيرذاته (وجوابه) ان يقال ان أريد بالاحتياج الى نلاث الصفات الاحتياج في غيرذاته (وجوابه) ان يقال ان أريد بالاحتياج الى نلاث الصفات الاحتياج في وجوده اليها فلزومه منوع وان أريد في اسكشاف الاشماء وأمث اله فالمناخ المناح المناح

أَمُّهُ اذًا كَانَتُ المَّعَةُ وَاتَدَهُ عَلَى ذَاتُهُ فَامَا أَنْ يَسْتَعَى كُلْمَهُما عَنِ الآخر فَي وَجُوده أُو يَعْتَقُر كُلْمَهُما الْحَالَ الْمَعْمَا عَنَ الآخر فَي وَجُوده أُو يَعْتَقُر كُلْمَهُما وَاجْمَا الْمُعَلِّمُ اللَّهُ عَلَيْهُمَا وَاجْمَا وَاجْمُوا وَاجْمُوا

المدفة تأسة للذات وكان الذات سامالحا فكانت معداولة فلانكون واحب الوحود كالموهذا المسلك هوالاؤل بعينه مع تشهر عمارته (وأحابً) عن المسلك الاول موجهـ من (أحدهما) على طريق العث دون العقدق والآحره ليطسريق التحقيق محصدول الاول هوانكمان أبطاتم القسم الاول أعى استعناء كل من الرصوف والمسقة عن الآخر بلز وم التعدد فى الواحب وقد د منااته لابرهان ليكم على امتناع تعدده على أن مسملة امتناع تعدد الواحب لاتتم آلا بالبناءع لى نفي الكثرة بحسب الذات والصفة وعسب الاحراء فأثباتنو المكثرة يحسب الدات والصفة باستناع تعددالااحددورومحسول الشاني هموانا نحتماران الذاتفةوامه غبرمحتاج الىصنة والصفة محتاجة الى الوصدوف قولكم فلا تكونواحسة الوحسود (قلنا) أن أردتم بواجب الوحودمالا يحتاج الىعلة

المالم قديم ف هذا الدايل والأقاو بل التي كالتهاالا شعرية في مناقعة قذلك فاعهم أدلة الاشعرية في ذلك واسمع الاقاويل التي قالبها الفلاسفة في مناقضة أدلة الاشعرية بمانصة هذا آل حِل ( قال أبوهامد ) فنقول بمتنكر ونعلى خصومكم اذقالواقدم المعالم عاللانه يؤدى الدائبات دورات للفلك لانهاية لأعدادهاولاحصرلآ حادهامع الأنحاس دساور بفأونصفا فاتان فلك الشمس بدورف سنة وفلك زحل فى ثلاثين سنة فتكرن دورة زُحل ثاث عشردورة الشمس ودورة المشترى تصفّ سدس دورة الشمس فاله يدورف اثني عشرسنة ثماله كالانه اية لاعداد دورات زحل لانها يه لأعداد دورات الشمس مع أنه يْلْتُعشر بِلَ لَانهِ آية لا دُوارِفَلْتُ الدُوا بِتَ الذَى يدورِقَ سنَّهُ وَالا ثَمْ أَاعَتُ سنَّة مرة واحدة كأانه لانمايه للمركة المشرفية الى الشعس في اليوم والليلة مرة (فلوقال قائل) هذا بما يعلم استحالته ضرورة فبمباذا تنفصلون عن قوله ال لوقال قائل اعداد هذه الدورات شفع أو وترأ وشفعو وترجيما أولا شفع ولاوتر فأنقلتم شفع ووترجيعا أولاشفع ولاوترفيه لم بطلانه ضرورة وانقلتم شفع فالشفع يصيروكر أبواحمد فسكيف أعوزمالانهاية لهواحدوان قلتم وترفالوتر دسير بواحدشفعا فكيف أعوزذاك الواحدالذي يمير به شفعا فيلزمكم القول بأنه ليس بشفع ولاوتر (قلّت) حاصل هـ ذا القول انه اذا توهمت حركمان دوا تاادوار بين طرف زمان واحدثم توهم حدمهم ورمن كل واحده نهما بين طرف زمان واحدفان نسه الجزءمن الجزُّوهي نسبة المكل من المكل مثال ذلك انه اذا كانت دورة زُحــ ل في المدة من الزمان التي تسمى ثلاثين سسنة ثلث عشردو رات الشمس في تلك المدة فانه اذا توهمت جلة دو رات الشمس الى جلة دورات زحل مذوقعت فيزمان واحدبه يته لزم ولابدأ فالكون نسبة جيح أدوارا خركة من جيع أدوارالحركة الاولى هي نسبة الجزءمن الحزء وأمااذالم كن بين الحركتين الكلمة ن نسمة الكون كلُّ واحدمنهما بالقوة أى لاممد ألها ولانهاية وكانت هناأك نسبة بن الاجراء الكون كل واحدمنهما بالفعل فليس بازم أن يتمدع نسمة المكل الى المكل نسمة الجزء الى الجزء كاوضع القوم فيه دليلهم لانه لانسمة توجد بين عظمين أوقدر من كل واحدمنهما اغرض لانهاية له فأذا القدماعلا كافوا يفرضون منلاجلة حركة الشمس لأميد ألها ولانهابة لها وكذلك وكةزحد للمركن ستهما نسبية أصلا فيلزم من ذلاشأن تكون الجلتان متناهيتين كالزم في المؤاين من الجلة وهذا من منفسه فهذا القول يوهم الهاذا كانت نسة الاجزاءالى الاجزاء نسية الاكتراني الاقل وهذا اغايان أذا كانت الجلتان متناهيتين وأمااذالم تكن هنالك نهاية فلا كئرة هنالك ولافلة واذا وضعان هنالك نسبة هي نسمة الكثرة الحالفاة توهمانه الزمعن ذلك محال آخر وهوان بكون مالانهاية أعظم بمالانهاية لهوه ذاأغاه ومحال اذاأخذ شيات غمرمتناهمين بالفعل لانه حيئتذ توجدالنسبة بينهما وأمااذا أخسلبالقوة فلسي هنالك نسبة فهذاهو المواب فه هذه السملة لاما أحاب به إبوحام دعن الفلاسفة وبهذا ينحل حيه مالشكوك الواردة طم ف هذاالمابواعترهاكلهاوه وماحرت بهعادتهم أن يقولوا أنه اذاكانت الحركات الواقعة ف الزمان الماضي حركات لأنباية فافليس وحدمها حركة فبالزمان الحاضرالمشار اليه الاوقدا نقصت قبلها حركات لانهاية لحاوهذا تحييروم مترف به عندانفلاسفة ان وضعت الحركة المتقدمة شرطاف وحود المتأخرة وذلك أنهمتي المأن وبدواحدة منهالم أن وجدقه لهاأساب لانهايه فاوليس مجوز أحدمن المحا وبحود أسباب

لانهامة لها كاتحو زوالدهرية لانه يلزم عنه وجودمسيب من غيرسب ومقرلة من غير محرلة الكن القوم كماأداهم البرهان الى أن ههناه مدأ محر كاأزايا السراو يحوده التداء ولاانتهاء والنفعله يحب أن بكرث غبرمتراخ عن وحوده لزم أن لابكون لفعله مبدأ كالحال في وجوده والاكات فعله بمكنا لاضروريا قَلْمِيكُن مَّبِدا أَوَّلَ فَيَلَزَمُ أَنْ تَـكُونَ أَفَعَالِ آلفَاعِلِ الذِّي لاميدا لوجودُه لَّيس لهاميداً كالحال ف وجودُه واذا كان ذلك كذلك لزمضرورة ان لايكون وآحده من أفعاله الاولى شرطاف وجودالشاني لأن كل واحدمنه ماهوغيرفاعل بالذات وكون بعضهاقه ل بعض هو بالعرض فجوزوا وجود مالانهاية له بالمرض لابالذات أرازم أن مكون هذاالنوع عالانها مغالة أمراضرو وماتا بعالوجود ميدا أول أذلى ولدس ذلك في أمثالُ الدركاتُ المُتنادمة أوالمتصرَّلة مل وفي الاشماء التي يظنُّ بها إن المتقدَّم سدب للمتأخر مثل الانسان الذي يولدله انسان مثله وذلك ان المحدث الانسان المشار اليه بانسان آخر بعب أن يترف الى فاعل أزنى قدم لاأوّل لو حوده ولالاحداثه انساناعن انسان فيكون كون انسان عن انسان آخر الى مالانها يةلد كونا بالمرض والقبلية والمعدية بالذات وذلك ان الفاعل الذى لا أوَّل لوجود مَكَالا أوَّل لأفعاله التي بفعلها بلا آ له كذلك لا أول لا لا تعالى يفعل بها أفعا له التي لا أول المامن أعماله التي من شأنها أن تكون ما "له فلما اعتقد المتيكامون فيما ما العرض اله بالذات دفعوا وجوده وعسر حل قولهم وظنواان دايلهم ضرو رى وهذامن كارم الفلاسفة بين فانه قدصر حرئيسهم الاول وهوارسطوانه لو كان للمركة وكذااوجدت الحركة وأنه لوكان للاسطة ساسطقس آاو جدالاسطة سوهذا النحويما لانها المآله اليس عندهم مداولا منتهي ولذلك ايس بصدق على شيّمنه انه قدانق عنى ولا انه قددخل ف الوجودولاف الزمان المامي لانكل ماانتضى فقدا بتدئ ومالم يبتد أفلا بنقضي وذاك أيضابين ف كون المبداوالنهاية من المصناف ولذلك يلزم من قال العلانها يه ألدو رات الفلك في المستقبل أن لا يضع لهميد ألان ماله مبدأ فله نهاية وماليس له نهاية فليس له ميد أوكذلك الامرف الاوّل والآخراعي ماله أوَّل فَله آخرومالا أوَّل له فلا آخر له ومالا آخراه فلا انقصاء لدرومن أجرائه بالمقيقة ومالامد الجرءمن من أخرائه بالحقيقة فلاانقصاء له ولذا اذاساك المتكامون الفلاسفة هل انقضت الحركات التي قبل المركة الماضرة كان بعوابهم انهالم ننقض لان من وضعهم انها لاأوّل لحافلا انقضاء لحافاتها بما المتسكلمين انالفلاسفة يسارنانقمناء هاليس بحجم لانه لاينقضى عندهم الاماا متدئ فقد تين لكانه ليسف الادلة التي حكاهاءن المتكامين في حسور العالم كفاية فأن تملغ مرتبة البقين وانه اليست الحق عِرانب البرهان ولااللا دلة التي ادخلها وحكاها عن الفلاسفة فه هذا الكتاب لاحقة عراتب البرهان وهوالذى قصدناسانه ف هداااكتاب وأنضل مايجاب به من سأل عداد لمن أفعاله ف الزمان المامى أن يقال دخل من أفعاله مثل مادخل من وجود ولان كليهما لامد الهوأ ماما أجاب به أبوحامد عن الفلاسفة في كسردايل كون المركات السهاوية بعضها أسرع من بعض والردعايم فهذا نصمه (قال أبوحامد)فان قيل محل الفلط في قوا كم انهاج له مركبة من آحاد عان هـ د ه الدو رات معدومة أما الماضي فقدانقرض وأماالمستقبل فلم يوجذ بعدوالجلة اشارة الحامر جودات حاضرة ولاه وجودههنا مُ قَالَ هُوفَ مِنَادَعُهُ هِ فَا (قَلْنا) المُذَّدِينَقَسُم الى الشفع والوتر ومستَّقيل أن يخرج عنه سواء كان

فيؤدى الى أن يرتبط ذات واحبالو حرد بسيسان الذات الموصوفة تمكون محاجة الى علة خارجية اكون صدفتها معلولة لحا فمدم لزومه بهاذكر وسامقا ملاهرادلم الزممنه الاأن تكون المسفة معلولة محتاجة الىعلة وأماآن تلك العلمه عيرالذات حتى بصار احتياج الذات الموافى صفاتها فلم يلزم قط بلالازم أحدالامرين أماكون القياءل فأعسلا أوكون الذات محتاحة الى علنخارحة فيصفاتها كما قررناه فعاسيق وان اراد أزواحب الوحود الذي هوالسفة بكون مرتبطا الىءلة ومحتاحا الهافظاهر الفساداذا فسكاء لايقولون مكون الصفة واحبة على تقدرز بادتهما وتدامها وذات الواحب حتى بدفع ذلك الاحتمال الزوم الحمال الذي هوكون الواجب معلولا(قلنا)الجلالعميم هوالمعنى الأولى ولعسل اكتفاءه عملي أحسد الازمين لظهوراستحالة الأخرق زعهم وعلمه يذبي أذيحه لكلامه فالدايل

التألى فليتأمل ف تطبيق عبارته على هذا المدى (ثماعلم) أن ماذكر وفي حوابه الاولاء والمساك الاولامن أن المدد مستلة امتناع تمدد ألواحب لا تتم الابالمناء على نفى المكثرة عن الواحب بحسب الذات والمسفة فاثما تهابه دو رغيره وحه لان مسئلة امتناع تمدد الواجب قدد كر نفسه فحادليان نقلاء والمسكماء بأن أحدها مبنى على نفى الكثرة والآخر غير مبنى عليه فالقول بالمنت الابتاء على نفى المكثرة على ماذكر والمحققون هوان الوجوب نفس الانتم الابالمناء على نفى المكثرة على ماذكر والمحققون هوان الوجوب نفس

الماهية فلوكان مشتركان الثنين التمار ابالتعين فيلزم تركب كل منهماها به الاشتراك ومايه الامتياز وه وعال في التوخيد فلى في الكثرة عسب الاجزاء لا المتياز وه وعال في التوخيد فلى الكثرة عسب الاجزاء لا التوحيد التى تتوقف على الكثرة عسب الاجزاء فلا دو رأصلا اللهم الاأن براد التركيب في دايل التوحيد بحرد المكثرة سواء كان يحسب الاجزاء أو باعتبار الذات والمعقة من غير بناء اذاك الديل على كون الوجوب نفس الماهية وذاك لا يلاغ بهكر الذاك الداليل على كون الوجوب نفس الماهية وذاك لا يلاغ بهكل ما في كلام الفيكاف كتبرم ولا كلام به

النقسلة عمسم وأماجوايه المتيق فمناءعلى انعلة الماحة آلى المؤثر المدوث لاالامكان على ماهو رأى فدماء المتكامين فالقديم سواء كانذانا أوصفة لايحتاج الىمۇثرولارلتىس علىڭ رمد الملك أن الشيادا كان محتاحالي قابل ف وجوده فهومن حيث هو لاسمتقل بوجوده فأذا نظرالى ذائه منحيثهي هي كان الوحود والعدم بالنظرالهما متساويين والأفانكان أحدالطرفن أولى بهاذاته فان امتنع الطرف الآخر بسسب تلك الاولو مة الناشئة من ذاته كان هذا الطرف الاولى لذاته واجيما فيكرنذاته من حست هو هومستقلا في و حوده وليس كذلك وانام عننم الطرف الآخر حاز وقوعه نظرا الحاذاته تسلمه فسنوقف أولوالة الطرف الاول على انتفاء سيسالط رف الآخرلان أول بة احدها منافية لأولو بة الآخر سواء تعدد السنب أواتحد فلاتهون والتالاول مقالشات ــ ق الطرف الأول ثابتة أه

المددمه حوداباقياأ وفانيافاذا فرضنا عددامن الاعداد لزمنا أن نمتقدانه لايخاومن كونه شفعاأ ووترا سواءقدرنأها موحودة أومعدومة فافه ان انعدمت بعد الوحود لم تنعدم هذه القضية ولا تغيرت هذامنتهي توله وهيذاالقول اغا دصدق فيماله ميدأ ونهاية خارج النفس أوفي المفس أعنى حكم العقل علمه بالشفع والوترفي حال عدمه وفي حال وجوده وأماماكات موجودا بالقوة أي لدس له مبدأ ولأنها بة فلدس مصدق عليه لاانه شفع ولاانه وترولاانه امتداء ولاانه انقضاء ولاداخل في الزمات الماضي ولاف المستقمل لانما في القوة في حكم المعدوم وهوالذي أراد الفلاسفة يقولهم ان الدورات التي ف الماضي والمستقيل معدومة وتحصيل هذه المستلة انكل ما يتصف بكونه جلة محدودة ذات مبداونها ية فاما أن يتصف بذلك من حيث أنّه ميدأ ونهاية خارج الذفس واما أن يتصف بذلك من حيث هوف النفس لاخارج النفس فأماما كان منه كلا بالفعل وتحدوداف الماضي ف النفس وخارج النفس فهومنر ورمّاما روج وامافردوأماما كانمنها جلة غيرمحسدودة خارج النفس فانهالا تكوت محسدودة الامن حيث هيف النفس لان النفس لانتصورما هوغيرمتناه في وجوده فتنصف أيضامن هذه المهة بأنهازوج أوفرد والعامن حيث هي خارج النفس فليست تنصف لا بكونه ازو جاولا فردا وكذلك ما كان منهاف الماضي ووضعانه بالقوة خارج النفس أي ليس له مبدأ فليس تتصف لابكونه زوجاولافردا الاأن يوضع بالفء آل أعنى كونها ذات مبدأ ونها ية الامن حيث هي في النفس كالحال في الزمان والحركة الدور بة فواجب فطماعها لأبكون زوجا ولافردا الاان كانتمن حيثهي في النفس والسبب في هذا الفلط أن الذي اذا كان ف النفس بصفه أوهم اله يو جدخار ج النفس بتلك الصفة و لما لم يكن شي مما وقع في الماضى يتصورف النفس الامتناه ياظنان كل ماوقع ف الماضي ان هكذاطماعه حارج النفس وا كانماوتع من ذلك فالمستقبل تعين على مالانها يه فيه التصور بأن بتصور خرا بعد جرء طن اخلاطون والاشعرية انه عكن أن تكون دورات الفلات في المستقبل لانه اية لها وهدا كله حكم خيالي لا يرهاني ولذلك كان أضبط لأصله وأحفظ لوضعه عن وضع ان المالم لهميد أأن يضع اله لهنهاية كافعل كثيرمن المتكامين وأماقول أبى حامد بعده فداعلى انانة ولطمانه لايستحيل على أصلكم وجودات حاضرتهي آحادمتنا يرة بالوصف ولانها ية لهاوهي نفوس الآدميسين المفارقة للايدان بالموت فهي موجودات الأقوصف بالشفع ولا بالوترفيم تنكرون على من يقول بطلان هذا يعرف ضرو رة كاد عيتم بطلان تعلق الارادة القدعة بالاحداث ضرو رة وهذا الرأى فالنفوس هوالذي اختاره اسسنا وأمله مدذهب ارسطوطاالمس فانه قول في عاية الركاكة وحاصله انه لا شيئ أن تنكر واقولنا في اهومنر وري عندكم اله غيرضروري اذقد تضمون أشسياء بمكنة يدعى خصومكم إن امتناعها معاوم بضرو رة العقل أي كم تمنعون أشياء بمكنة وخصومكم برون انها يمتنعه كذلك تضعون أسر أشياء ضرورة وخصسومكم تدعى انهالست يضرور بةولس نقدرون فهذا كاءآن تأتوا بفصل سألدعوان وقدتهن فعلم المنطق أن مثل هذه معاندة خطمية ضعيفة أوسفسطا أمنة والجواب في هـ ذاأن بقال ان الذي يدعى أنه معلوم بالضرو رمهوف نفسه كذلك والذي تدعون أنتران بطلانه معروف بالضروة لنس كاتدعونه وهدذا لاسبيل الما الفصدل فيه الابالذرق كالوادعي انسان في قول ماانه مو زون وادَّعي آخر انه غيرمو زون

و ٢ - تهافت ابن رشد كه لذاته بل مع انضه عام عدم سبب الطرف الآخر والمفروض خلافه فاذا كان الطرفان منساو بين نظرا الى ذاته بكون محتاجالى الفاعل في حان احد طرفيه على الآخر فان ضرورة المعقل حاكة بأن ترجح أحد المتساويين على الآخر معتاج الى امر جعن ذاته (فان قلت) اللازم من تسباوى الطرفين نظرا الى ذاته الاحتياج الى أمر به يترجح أحد المنساويين على الآخر ومن ابن يلزم أن يكون ذلك المرجح فاعد الولم الاجران يكون ذلك المرجح فاعد الولم الاجران يكون ذلك المرجح شرطا أو محلاقاً بلا (قلت) احتياج

أخسدا المتساو يَيْنَ فَ الوقوع الى فاعل وقعه عمر وزى عاصل في أوقية الفقول عليته أن يقال لم لا يجوز أن يكون الفاهل ذاته والامر انفارجي الذي هوالقاسل أوغسيره شرطافي تأثير ذاته في وجوده فن قال ان مرتبة الوجود مقدمة على مرتبة الايجاد مطلقا سواء كان المحاد النفسية أولغيره في يجوز أن يكون ذاته فاعلاوالالتقدم عليه بالوجود في تقدم الشي على نفسيه ومن في قل به بلجوز أن تكون الحاد الذات من سيشهي هي فاعلة لوجودها يازمه تجويز ذلك في جيسم المكات فلا يثبت حين تذكر كون الواجب قعالى فاعلا

الكانا الميان في ذلك ذوق الفطرة السلمة الفائقة وأماوضع نغوس من غيرهيول كثيرة بالعدد فغير معروف من مذهب القوم لان سبب السكثرة والعددية هي المسادة عنسدهم وسيب الاتفاق ف السكثرة العددية هي الصورة وأماات توحدا شياء كثيرة بالعددوا حدة بالصورة بغيرمادة فحال وذلك انه لا يتميز شخص بوصف من الأوصاف الابالعرض اذَّقدكان يوحده شاركاله في ذلاَّ الوصف غيره واعا بفترقَ الشخص من الشخص من قبل المادة وأيصا فامتناع مالانهاية له على ماهومو حودبا لفعل أصل معروف من مذهب القوم سواء كان أحساما أوغير أحسام ولانعرف أحدافرق بين ماله وضع ف هذا المعنى الا اس سينافقط وأماسا ترالناس فلاأعل أحدامهم قال هذاالقول ولايلام أصلامن أصولهم فهيي خرافة لأن القوم يذكر ون وجود مالانها ية له بالفعل سواءكان جسماً اوغير جسم لانه بآرم عنه أن يكون ماله نهاية أكثرها لانهاية لهوامل ابن سينااغ اقصدبه اقناع الجهور فيمآاعتاد واسماعه من أمرا لنفس اكنه قول قليل الاقناع فانه لو وجدت أشياء بالفعل لانها بقله الكان الجزء مثل الكل أعنى اذا قسم مالانها ية له على خراين \* مَثال ذلك الله لو و حد دخط أوعد دلانها به له ما لفعل من طرفيه مم تسم بقسمين الكان كل واحدمن قسعيه لانهاية لهبالفعل فكان يكون المكل والجزء لانها ية لكل واحدمنه مأبالفعل وذلك مستحيل وهذا كله اغما يأزم اذا وصَعمالانها يفله بالفعل لابالقوة (قال أبو حامد) فان قيل فالصيح رأى أفلاطون وهوان النفوس قدعة وهي واستدة واغتا ننقسم في الأبدان فاذا فارقتها عادت الحاصلها واتحدت (قلناً) فهذا البم وأشتع وأولى بأن يعتقد مخالفا لطهر ورة العقل فانا نقول تفيس زيدعين نفس عر وأوغيره فانكانت فينه فهو باطل بالضرورة فانكل واحديشهر بنفسه ويعلم أنه ليس نفس غمره ولوكان هوعينه لتساويا فى العلوم التي هي صفات ذا بية للنفوس داخلة مع النفوس في كل اضافة فأن فاتم انه عين وأغاانقسم بالتعلق بالأبدان قلناوا نقسام الواحد الذى ايس له عظم فالجم بكية مقدارية عال بضر ورة المقل فكيف يصير ألواحداثنان بل الفابل آلافاع يعود ويصير واحدابل هذا يعقل فيماله عظموكية كهاءا احرينقسم بالجداول في الأنهار ثم يعود الى البحرفا مامالا كمية له فسكيف ينقسم والقصدمن هذا كله أن سينانهم لم يبحز واخصومهم عن معتقدهم في تعلق الارادة القدعة بالاحداث الايدعوىالضرورة في امتناع ذلك وانهم لاينفه في لمونعن يدعى الضرورة عليهم في هـ ذه الامور على خلاف معتقدهم وهذا لا يخرب عنه " (قلت) اماز بدقه وغير عمر و بالعددوه و عمر و واحسد بالمدورة وهي النفس فلوكانت نفس زيدمثلاغير نفس غروبا لقددمثل ماهوز يدغيرعر وبالعدد أكانت نفس زيدونفس عروا ثنين بالعددوا حدابالصورة فكان يكون للنفس نفس فأذامه فطران تمكون نفس زيدوعر وواحدتها اصورة والواحد بالصورة اغا يلحقه المكثرة العددية أعنى القعمة من قبل المواد فأن كانت النفس ايست تهلك اذا هلك الدن أوكان فيها شي بهذه الصفة فواجد اذا مارقت الابدان أن تكون واحدة بالمدوه فاالعلم لاسبيل الحافشائه فه فدا الموضع والقول الذي استعمل في اطال مذهب أفلاط ونهوسه سطائي وذلك أن حاصله هوان نفس عمر واما أن تكونهي عين نفس زيدواما ان: كمون غيرها لكم اليستهي نفس عروفه ي غيرها فان الغيرام مشترك وكذلك الهوهو يقال على عدةما يقال عليه الغير فنغس زيدوعمر وهي واحدممن جهه كثيرة من جهة كانك قلت واحدة من حهة الصورة كثيرة من جهة المادة الحاملة لحا وأماقوله انه لا يتصورا تقسام لو حودات الاشياء فليتأمل بدواما حوابه عن الساك الثاني فحصوله واجتعالي حوابدا أتعقم في عن المسلك الاؤلىمن تحسو تزكرن العسفة القلاعة مستشمة عن العلمة الفاعلية وقد عرفت مانيه تماعترض على نفسه بانه اذا أثنتم ذامًا وصفة وحلولاالمدفةف الذاتكان هناك تركيب وكلتركب يعتاج الى مركب ولذلك لم يحرزان يكون المدأ الأول سما (وأحاس)مان قول القائل كل تركب يحتياج إلى مركب كفوله كل موجود يحتابرالىء وحد فيقال له الاول موجود وقدم لاعلماله ولاموحسداه فكذلك يقال هوموصوف قدم لاعله لذاته ولااصفته ولأأقمام مسفته بذاره ال الكل قديم بلاعلة وامتناع كون الاولجاء العامو الكون الجسم حادثاهـذا ولايخني محليات بمدتأملك أنالو حسود اذالم ، كن عارضا للاهمة كإذهب البسه الحكاء في وحود الواحب لامالزمه وصهمة الاحتماج ونقص الامكان

وأمااذا كأن الوحود زائدا على الماهية فالعقل بضرورته يحكم باله لابدق انصاف الماهية به الاحتمام الله الاستخاص الا من فاعل المالذات كاذهب المعالمة كلمون في حق الواجب أوغيره كاهوف المكات وليس النركيب ما لا يحتماج الى شئ أصلا كالوجود الفير العارض للماهية ضرورة احتياجه الى ما يحصل منه التركيب فلايد له من مركب هوا ما الذات أوغيرها فلا يتصور قيام صنة بيذات من غيران يكون ذاك الفيام معللا شئ من ذات أوغيرها ولا صنفة موجودة من غيراحتياج في وجودها الى غاهل كافعقته من قبل ثمان المسكاء الماذه بوالله ان المدأ الاول جات عظمته لا يجوزان تكون له متنفات مو جود و المأ ذاته كاغفه معام مقولون الهميد أأوّل و جود و واحدوقد بم وباق و واجب الوجود وعقل وعاقل ومعقول ومريد وكادر و موزع و أن كل ذلك عبارة عن مه في واحد باضافة من المه أواضافته الى شئ أوسلب شئ عنه والسلب لا يوجب كثرة ف ذات المسلوب عنه ولا المنافقة و حب كثرة فانه اذا قبل له مهاولاته وإذا قبل له الاضافة و حب كثرة فانه اذا قبل له مهد أفه و السارة الى أن وحود غيره منه و هوسبب له فهو سار المنافة أله الى مهاولاته وإذا قبل له

أولفهدواضافيدة الى الموجودات بَعَمَدُهُ وَاذَا فيل موجود فمناه أنهوجود محص ايسبه عدروض للماهية وأذاقيل قديم فعناء سلب المدم عنه أولا واذا قيل اق فعناه سلب العدم عنهآخرا واذاتيل واجب الوجدودة عناه انهوجود لاعلقله وهوميسد ألغيره فيكرن جعا بين الماب والاضافة واذاقيلءقل فعناه انهمو حدثود برىء عدن المادة مذاته مدرك دانه لايصو رممنتر عنمنه فأن الشي اذا أدرك بصورة كانت تلك الصورة عقلا أى تعمسقلاوادرا كاواذا أدرك مذاته كانت تملك الذات برزاالاعتبارتعقلا واذاتيل عاقل فمناه ان داله المحدردة عن المادة ولواحقهالهماهية بحردة هىذاته فهوعاقدلذاته واذاقيل معقول فعنامان هو بتهالحردة لذاته فهو معدة ولذاته فانالمة ول هوالذي حسل ماهيته المحردة لذي والماقل هو الدى له ماهيه محرد واشي وابسف شرط هذا الثي أن يكون هوهوا وآخريل

الافعاله كيةنقول كاذب بالجزءوذاك انهذاصادق فعاينقسم بالذات فالمنقسم بالذات هوالبسم مثلا والمنقسم بالعرض هومثل انفسام البياض الذى فالاجسام بانقسام الاجسام وتخذاك الصوروالنفس هى منقسمة بالعرض أى بانقسام محلها والذفس أشبه شي بالصنوء وكاأن الصنوء ينقسم مانقسام الإحسام المنسمة م بتحد عند اتحاد الاحسام كذلك الأسرف الانفس مع الابدان فاتيانه عِنل هذه الاقاويل السفسط أثية قديم فأنه يظن بهانه عن لايذهب عليه ذلك واغسا أرآد بذلك مداهنة أهسل زمانه وهو بقيد من خلق القاصدين لأظهار الحق واءل الرحل معذو ريحسب وقته ومكانه فان هذا الرحل امتحن في كتبه والكون هذه الاقاويل ليستعفيدة نوعامن أنواع اليقين قال والقصودمن هداكاه اننسن انهم أبجز وأخصومهم عن معتقدهم ف تعلق الارادة القدعة بالاحداث الابدعوى الضرورة فانهم لاينفص اون عن يدى الضرورة علم تمق هذه الامورعلي خسلاف معتقدهم وهذا لامخرج عنسه (فلت)امامن ادى فيما هومعروف منفسه إنه بحالة ما انه بخلاف تلك المالة فليس يوجد قول ينقصل به عنه لأنكل قول اغمايمين بامو رمعر وفة ليستوى في الاقدار منها الخصمان فاذا ادى أناصم في كل قول وهؤلاءهمالذين يجب تأذيبهم بترك ألشبهة وأمامن ادى فى المسروف بنفسه انه غسيرم مروف بنفسه لموضع شبهة دخلت عليه فهذا اله دواء وهوحل تلك الشهة والجواب وأمأمن فم بتعرف بالمعروف بنفسه لانه ناقص الفطرة فهذا لاسبيل الى افهامه شيأ ولامعنى لتأديبه أيضا فانه مثل من كلف الاعي أنينترف بتصورالالوان أووجودها (كالم أبوحامدرضي الله عنه) محتباعلى الفلاسفة فان قبل هذا ينقلب عليكم فأن الله تعالى قبل خلقه العالم كان قادراعلي الخلق بقدرسنة أوسنتين ولانها يه القسدرته فكا تهصيرولم يخلق شخلق ومدة الترك متناهية أوغيرمتناهيسة (فانقلتم) متناهية صاروجود المارى متناهيا أوله وانقلتم غسرمتناهية فقدا نقضى مدة فيما امكانات لانهاية لاعدادها (قلناً) المدة والزمان مخلوقان عندنا وسنبين حقيقة البواب عن هذاف الانفصال عن دليلهم الثاني (قلت) أكثرمن يقول محدوث المالم يقول محدوث الزمان معمه فلذلك كان قوله ان مدة الترك لاتحدادان تكون متناهية أوغير متناهية قول غيرصيم فان مالاابتداء لهلا ينقضي ولابنق والوضا فانادهم الايسلم إن للترك مدة واغما الدي الزمهم ان مقال حدوث الزمان هل كان عكن فيه أن مكون طرفه الذي هُوم بذؤواً بعد من الآن الذي في وفيه اذليس عكن ذلك فان كالواليس عكن ذلك فقد مجملوا مقددارا محدودالا بقدرا اصانع أكثرمنه وهذاشنيع ومستعيل عندهم وانكالواانه عكن ان يكون طرفه أبعدد من الآن من الطرف المخاوق قدل وهل عكن في ذلك الطرف الثاني ان مكون طرفه أبعد منه وان قالوا تعرولا يدهم من ذلك قيل فههذا امكان حدوث مقاد سرمن الزمان لانها به فحاو بالزمكران يكون انقصاؤها على قوالكم ف الدورات شرطاف حدوث المقدار الزماني الموجود منهاوان قلتم ان ما لانها ية له لا ينقضي فالزمتم خصومكم فالدورات الزموكم فالمكان مقاديرا لازمنية الحادثة وذلك ان الفرق سنهيمان المالامكامات الغير المتناهية وهي المقاديرا لتى لم تفرج الى الفسعل وامكان الدورات التى لانها يقلها قدخرجت الى الفعل (أفول) امكامات الاشياءهي الآمو واللازمة للاشياء سواء كانت متقدمة على

شى مطلقا أعممن هو أوغيره فالاول اذاله ماهية بجردة لتى هوعافل وباعتمارات ماهيتما الجرده لشى فهوم عقول وهذا الشي هوذاته فهوعاقل بالله الماهية المجردة التى لشى هوذاته ومعقول بان ماهيته المجردة لشى هوذاته ومن تأمل قليلاء بان العافل وقتضى شيأ معقولا وهذا الافتضاء لا يقضمن ان ذلك الشيء آخراوه وفقد تمين ان كونه عافلا ومعقولا لا يوجب فيه كثرة المته واذاتي ل قادر فنعنى به إنه إن شاء أذيقال فلان كادر على ان يقتل نفسه وان عَلَ الله لأنقَدُلُ وهوساد أي واخ أقلنا أو أراد لقول المن شرط في والمنظمة المنطقة والمنطقة والمنطقة المنطقة وكل ما هوم يدله فه وكاش وماليس مريد الدفغ وكاش والذي هوم يدله أولم بكن مريد الهلك كان وما لا يريده الواراده الكان وا ذاقيسل مريد قنه في بدائه عالم على معدومه وليس كاره الدفت كون الارادة عن العلم وهو عين الذات والقدرة أيضارا ومنه الى الذات لا ما نفتقر في ارسدر عنه الى تقوة تكون ميد الناوه في القرة وهي عنه الى تعريف الدارة والمنطقة وال

الاشياء أومع الاشياء على مايرى ذلك قوم قهرى ضرو رفته سدد الاشسياء فان كان يستعيل بعدو سود الدورة الماضرة وجود دورات لانهاية لهايستحيل وجودا مكانات دورات لانهاية لهمآ ألاأن لقائل ان يقول ان الزمان محدود المقد اراعني زمان المآلم فليس عكن وجود زمان أكرمنه ولا أصغر كالتقول قوم ف مقدارا لعالم ولذلك أمثال هذه الاقاويل ليست برهانية ولكن كان الاحفظ لمن يضع ان للهالم محدثا ان بصنع الزمان محمد ودالمقدار ولايصنع الامكان متقدما على المكن وان دضع المظلم كذلك متناهم الكن العظم لد كل والزمان ليس لد كل (قال أبو حامد رضي الله عنه) حاكا عن الفلاسفة الما أنكر خصومهم انكون من المعارف الاولى تراخى فعل القديم عن القديم بنوع من الاستدلال على هذه القفنية قال فيم تنكرون على من ترك دعوى الضرورة ويدل عليها من وجده آخرالى قوله والا فلايتصو رغييز الشي عن مثله عال (أقول) حاصل ماحكي هوعن الفلاسفة فه داالفصل ف الاستدلال على اله لاعكن ان يوحد عادت عن فاعل اذائه لس عكن ان يكون هنالك ارادة وهذا العناد اعاتاني لهم بانهم تسلوامن خصومهم أن المنقابلات كلهامتم آثلة بالاضافة الى الارادة الفدعة ما كان منهاف الزمان مثل المتقدم والمتأخر وماكان منهام وجودا في الكيفية المتعنادة مشل المياض والسواد وكذلك العدم والوحودها عندهم متماثلان بالاضافة الى الارادة الازلية فلما تسلوا هذه المقدمة من خصومهم وان كانوالا يمترفون بها قالوالهم انمن شأن الارادة ان لاتر يحقمل أحدد المثلين على المثاني الاعفصص وعلة توجد دفأحدالمثلين ولاتوجد فالثانى والاوقع أحدالنلين عنها بالأتفاق فكان الفلاسفة تسلوا لممفهذا القول الهكو وحداللازلى ارادة لأمكن أن يصدر عادث عن قدم فلما عجز المتكام ونعن الجواب بؤاالى ان قالوا ان الارادة القدعة صفة من شأنها ان عديزا اشي عن مشله من غيران يكون هنالك عنصص يرجح نعل أحدالمثلين على صاحمه كان المرارة صفة من شأنهاان تسفن وأأهلم صفة من شأنها ان تحيط بآلهلوم فقال لهم خصومهم من الفلاسفة هـ ذا محال لا يتعمق روقوعه لان المتما المن عند المريد على السواء لا يتعلق فعله باحد ها دون الثاني الامن جهة ما هماغير متما المن أعنى من جهة ماف أحدهما صفة ليستف الثاني (أقول) اذاكا مامها ثلين من جيم الوجود ولم بكن هذاك مخصص أصلاكانت الارادة تتعلق بهماعلى السواء واذا كان تعلقه ابهماعلى السواء وهي سبب الفعل فلمس تعلق الفعل ماحدها أولى من تعلقه بالثابي ولاان يتعلق بالفعلين المتصادين معا واماأت لايتعلق بواحدمنهما وكالزالامر ينمسقيل فغي القول الاول كانتهم سلوالحمان الاشياء كلهامتماثلة بالاضافة الى الفاعل الاول وألزم وهم أن يكون هذالك مخصص أقدم منه وذلك محال فلما أجابوهم بأن الارادة صفةمن شأنهاة بزللتل عن مثله عناه ومثل عائد وهم بأن هذا غسرم فهوم ولامعقول من المعنى الارادة فكائنهم ناكروهم ف الاصل الذي كانواسلو. هذا هو حاصل مااحتوى عليه الفصل وهو نقل الكارم من المسئلة الاول الى المكارم ف الارادة والنقل فعل سفسطائ (قال أبر سامد) مجيدا عن المتكامين في المات الارادة والاعتراض من وجهن أحدهما ان قوا يجم ان هذا الأيتمسور عرفة وه اضرورة أونظر اولاءكن دعوى واحدمتهما وعشيلكم بأراد تنامقا يسة فاسدة تضاهي المقايسة فالعلم وعلم الله تعالى يفارق علناف أمو رقررناها فلم تمعل واللفارقة ف الارادة بل هو كقول القائل ذات

المسافيا اقدرة فاحقنا وماصدرعته تعالى ليس مفتقر إلى شيء من ذاك بل أأرادتاب لارادته كاهو مرادفلاعتاج فاتحصيل ما يحصل منه آلى أمرزاد علىذاته كافيحقنا ولذلك أمثلة فيناتنا سبه لامن كل وجهوه واللاتت ور وجهاتميل اليه فتنسمه مركة ومض الأعضاء وتتصورأمرا يتبعه تفسير وحها وتتمورا مرايشر منكالشهوة والشوق ولس سيسمأذ كرمن الأمور الأالتصورمسن غمراسته مالآ لقواداقيل إرجى لمرد به الأأنه عالم تفيض عنه الوجود الذي تسمى فعلاله فات الحي هو الفيمال الدراك فأحدد الامر سالمتبرين فالحياة هوالقمل والايحادوهو اضافه لهالى معاوله والآخر هـوكوله عالما وهوأنضا غيرزائدعامه كاعلتفلا تركرون حمالة زائدة عمل ذاته أيضا اذاعرفتهذا وتأملت ماذكر ناءامكنك أنترجه مائر مايطلق علمه الى نفس الذات أو الاضافة أوالسلب فلانطمل

 وأمامن قال منهم بأن المبدأ الاؤلب لذكر ولايه والاذاته تعالى غن قول المعللين غلق الكيرا) فهم تم النزامهم هسد الشناعة التي استندكف متأخر وهم عن نصرتها حيث الزمه مه تأهم معلى المناسبة المستنف والملك المناسبة المستنفسة والملك والمناسبة المناسبة والمناسبة المناسبة المناسب

داله فقد حاءت الكثرة وان قالوا يكونه عمنه فقد أرتهكموا ماطلا اذلافرق حينتذيبهم وين قائل بان عدر الأنسان سذاته عدين ذاته وهو حاقها ديعمقل وجودذاته فيحالة هوفيها عافيل عنداته غرول غفلته ويتنبه لذاته فيكون شعو رديداته عسيرداته لاتحالة والقسول بأن الانسان قديخلو عن العلم بذاته غيطر أعليه فيكرن غبره لامحالة بخسلاف اللوِّل لانفيدهـــم لأن الغبر بقلاتعرف بالطربان والمقارنة فانعين الثور لايحوز أن طرأعسلي اشيرغبراشي اذاقارن الشئ لمرمصره وولم يحترج عن كونه غيرا فيانكان الاول أمرل عالمانداته لاملن انعله تدانه عين دانه فان الوهم يتسعبة قديرالدات مُطريان أنشعور ولوكان هوالدات بمينه المانصور علمل أنماذ كره من الأستدلال على مغايرة الدير بالفيراهلمه بذاله أغماسة الوعرفت حقيقتم ماتم أمكن توهمانتفاء أحددها مع

موجودة لاخارج العالم ولاداخله ولامتصلاولامنفصلالا يمقل لانالانعقله فيحقناقيل هذا علىوهي وأمادليل العقل فقدساف العقلاءاكى المتصديق بذلك فه تذكر ون على من يتول دليل العقل ساق الى انبات صفة لله تعالى من شأنها تميز الشي عن مدله فان لم يطابقها اسم الارادة فلتسم باسم آخر فلامشاحة فالاسماءوا غناأطلقناها نحن بآسم الشرع والافالارادة مؤضوعة في اللغسة لتعيين مافيه غرض ولا غرض في حق الله تمالى والما المقصود المعنى دون اللفظ على المف حقد الانسلم ان ذالت غير متصور فانا نفرض تمرتين متساويتين بين يدى المتشوق اليهما الماجزءن تناولهما جيما فانه يأخذا كداهيا لامحالة بصفة شأنها أتخصيص الشيء تمشله وكلماذكر غوممن المخصصات من الحسن أوالقرب أوتيسر الاخذفانا نقمدرعلى فرض انتفائه ويبقى امكان الاخمذفانتم بين أمرين اماأن تقولوالله لاينصورا التساوى الاضافة الى اغراضه فهوجاقة وفرضه بمكن واماان ثقولواان التساوى اذا فرض بق الرحل المتشوق أبدام تحيرا ينظرا الممافلا بأخذا حداها بجردالارادة والآختيارالانفاث عن الغرض وهوايضا محال يعلم بطلانه ضرورة فأذن لابدا يكل ناظر شاهدا أوغائدا ف تحقيق الفعل الاختياري من اثبات صفة شأنها تخصيص الشيءن مثله (أقول) حاصل هذه المعاندة ينحصر في وجهن (أحدها) اله يسلم أن الأرادة التي في الشاهد هي التي يستحيل غليها ان غيز الشي عن مثله عناه ومُثلَّ وأن دليل ألعقلَ قد اضطرال وجودصفة هذاشأنها فالفاعل الاولوما يظن من اله لمس عكاو حودصفة بهذه الحال فهو مشل مايظن أنه لمسهنام وجودلا هوداخل السالم ولاحارجه وعلى هذافتكون الارادة الموصوف بهاالفاعل سبحانه والانسان مقول باشتراك الاسمكالحال فاسم العاروغ يرذلك من الصفات التي وجودهاف الأزل غبروجودهاف المحسدث واغبانه يهاارادة بالشرع وظاهران أقصي مراتب همذا المنادانه جدا للات أليرها ثالذى ادى الحاثيات صفة بهذه الحالة أعنى انتخصص المثل بالايجادعن مثله اغماه ووضع المرادات متماثلة وايست متماثلة بلهي متقابلة اذجيه مالمنقا بلات كلهاراجمة الحا الوجودوا لعدم وهجاف غاية التقابل الذي هونقيض التماثل فوضعهم أن الآشياء التي تتعلق بها الارادة مها ثلة وضع كاذب و يأتى القول فيسه بعد (فان قالوا) اغنا قالنا انهام تمنا ثله بالاضافة آلى المريد الاوّل اذ كان متقد ساعن الاغراض والاغراض هي التي تخصص الشي بالفعل عن مثله (قلنا) أما الاغراض التى حصولها بما تكل به ذات المر يدمثل أغراضنا التي تحن من قبلها تتعلق اراد تنا بالاشياء فهمى مستحيلة على الله سجانة لأن الارادة أأتي همذاشأنها هي شوق الى التمام عندو جود النقصان في ذات المر مد (وأما الاغراض) التي هي لذات المريد لالان المراديح صدل منه المريد شي لم يكن له بلاغا يحمد لذلك المراد فقط كاخراج الشئ من أأهدم الى الوجود فانه لاشك ف أنَّ الوجود أفضل له من العدم أعنى للشئ الخرج وهذه محم حال الارادة الأزلية مع الموجودات قاله اغيا بختارها أبدا أفضل المتقابلين وذلك بالدات وأولافهذا هوأ حدصنني المعاندة التي تضفها هذاالفول أماللعاندة الثانية فانه لمسلم أنتفاء هذوالصفة عن الارادة التي في الشاهد ورام أن شبت أنه يوجد الناف الاشدياء المتماثلة الرادة تحديزا لشئ عن مشله وضرب لذلك مثالا مثل أن يفرض بين يدى رجدل تمرتين متحا ثلتين من جبيع الوجوه ويقدرانه لاعكنان يأخذهامها ويقدرانه ايس متموراف واحددة متهدمامر تحفام

تبوت الآخر وهوبمنوع المصور أن مكون اشي واحدلوان مختلعة غيره تنافية سادقة على ذلك الشي مساوية أه ويعلم تلك اللوازم ولأ وملذ للشااشي محقيقته ولاتصادق تلك اللوازع في توهم ان ماصدق عليه كل منها غيرماصدق عليه الآحرفيكن - ينتمذ أن يتوهم تبوت ماصدق عليه أحدهما مع انتفاء ماصدق على ها لآخره عان ماصدق عليه شي واحدف نفس الامر والحق ان من قال منهم وأن الشقوالي وملذ التعيذ الله لا يصورة والدة على ذا ته و يعدل غيره لا نهمه لوم أه وحاضر عنده من عدير أخذ صورة منه فلا يلزمه كثرة في المهدأ الاولو باعتبار المه ردا تمواله لم بقر مواما الشيخ أبوعلى فانه قد ذهب في كأب الاشارات الحافظه بذانه خار حمة ورى وعله باعداه عدم ولَ معو والاشياء فذاته فالكرة الزمة عليه في علمه تعلى على مورالاشياء فذاته فالكرة والمدرون الشيء في المدرون الشيء المدرون الشيء المدرون الشيء المدرون على المدرون على المدرون على المدرون على المدرون المدرون مذاهب المسكرة على المدرون المدرون مذاهب المسكرة على المدرون الم

الاندوأت عيزاحداها بالاخذوهذا تغليط فانه اذافرض شئ بهذه الصفة ووضع مريدالهاجة الياأكل التمرأ وأخذه احدى القرتين في هذه المال السره وغييز المثل عن مثله واعا هواقامة المثل بدل المثل فانهمهماأ شدد وبلغمرادة وتمله غرضه فارادته اغمأ تعلقت بتمييز أخذا حداهما عشدا اترك المطلق لابأخذا حداها وتمتيزه عن ترك الأخرى أعني اذا فرضت الاغراض فيها منساوية فانه لايؤثر أخسذ احداهاعلى الثانية واغايؤثر أخذوا حدةمنهما أيهما اتفق ويرجعه على ترك الاخرى وهذأيين سنفسه فانتميزا حداها عن الثأنية هوترجيج احداها على الثانية ولأعكن أن يترجح أحدالمثلين على صاحبة عاهومثل وان كانف وجودها من حيث هاشخصان ليسامقا ثلين لانكل شخصين يغابر أحدها الثاني تصفة خاصة يهفان فرضنا الارادة تعلقت بالمهني الخاص من أحدهما تصوروقوع الارادة بأحدها دون الثاني لان الغير يقمو حودة فيهما فاذالم تتعلق الارادة بالتماثلين منجهة ماها ممما الان فْهِ فِلهِ ومِنْ مَاذِكُو مِن الْوَجِه اللَّوْلَ فَ اللَّاعِ مِراضُ (ثَمْذَكُمُ أَبِوجامُد) الوَّجِه الثَّاف من الاعتراض على قولهما له لا يو جدَّ صفة عَبرُ أحدا لمثلين عن صاحبه فقال والوجه الشاني من الاعتراض هوا نا فقولُ أنترف مذهبكم مااستفنيتم عن تخصيص الثيءن مثله فان العالم وجدعن السبب الموجب لهعلى هيئة مخصوصة عمائل تفاصيا فاختص بمعض الوجوه واستحالة غييزا اشيءن فعله فالمقل وفاللزوم بالطبع أوبالضرو رةلا تختلف انى قوله صار ثبوت الوضع به أولى من قبول الوضع وهذا مالا يخرج عنه (قلت) محصل هذا القول ان الفلاسفة بازمهم أن يمتر فوآبان ههناصفة ف الفاعل العالم تخصص الشي عن مثله وذلك انه يظهر من أن العالم عكن أن بكون بشكل غيره ذاالشكل و بكية غير هذه الكية لانه يمكن أن بكون أكبر مم أهو عليه أواصغرواذا كان ذلك كذلك فهمي ممما ثلة في اقتضاء وجود وقال الفلاسفة ان العالم اغا أمكن ان يكون بشكاه الخصوص وكية أجسامه الخصوصة وعدده الخصوص واغاهذا التماثل اغايتصور في أوكات الحدوث فانه لمس هنالك وقت كان حدوث العالم فيه أولى من غمره (قيل لهم)قدكان عكنكم أن تحسموا عن هذا مان خلق العالم وقع في الوقت الاصلح والمكن نويهم شعثين مُمَّا ثَلَيْنَ أَنِيسَ عَكُنَ الفَلْسَفَةُ أَنْ يَدْعُوا يَدَمُ مَا خَلَافًا (أَحَلَمُمَّا) تَخْصِيصِ حَهَةَ المركة التي الْرَفَلاك (والثاني) تخصيص موضم القطمين من الافلاك فأنكل نفطة بن متقاملة ين فرضتا في العطالوا صلمن أحداهاالى الثأنية عركز آلكره فأستكن أن يكونا قطبين فتخصيص نقطتين عنسائر النقطالتي تصلح أن تكون قطماللكرة الواحدة بعينها عن سائر النقط التي ف تلك الكرة لا يكون الاعن صفة مخصصة الأحدالمثلين (فانقالوا) العليس يصلح أن يكون كل موضع من الكرة محالا القطبين (قلنا لهم) يلز مكم على هذا الاصل أن لا يكون متشابه الأجراء وقدقاتم في غير ماموضع أنه بسيط وانه لما وضع هكذا كان أنه شكل بسيط وهوالمرك وأيضافان ادعواان فيهمواضع غيرمتشآبه ففقد يقال الهممن أىجهة صارت غيرمتشاجه بالطبع هلمنجهة انهاجهم أومنجهة انهاجهم ماوى ولايصع عدم النشابه منهاتين الجهتين واذا كان هذا همذاف كمايسة قيم فيم قوضمان الاولات فحدوب المآلم مقاتلة كذلك يستقيم المصومهم انجيع أجزاء الفالت فكونها أقطابا متساوية لايظهر ان ذلك مختص منها بوضع دون وضع ولاءوضع ثبوت دون موضع فهذاهو تلخيص هذاالعنادوهو خطبي وذلك ان كثيرا من ألأ مورالتي ترى

والمشاؤن القاتلون بأتحاد الماقل بالمسقول أغما ارتمكيوا تملك المحالات حذرامن التزام هذه المعانى وأماالدين فالوا بانه تعالى لاسط غبره تعالىءن قول المطالب علوا كسرافان مذهبم وانكان بأطلاكا ميته الأمام الفزالي رحسه ألله زمالى لاستلزامه تفضل معاولاته عليه تعالى الااله لايلزمهم الكروف متعالى لأنعلم ألثى ينفسه علم حمدورى عندهم لايحتاج فيه الى صورة زائدة ولس مقفل الانسان عن وحود قاته أصلابل قدلا للنفت البهلاشتفاله بأمورأحر فيظن أنه غانل عن نفسه واسر بفافل وأماقوله فان الوهم بتسع لتقدير الذات مُطريان الشعور فاصله راجع العمانقدم من امكان توهم الانفكاك وقدعرفتمافيه والفسمل ألماشرف

والفصيل الماشرف تعيزهم عن اثبات قوهم المعيزهم عن اثبات قوهم النقيم المنقوم ال

بكن له جنس ولافصل لم يكن له حداد الحدمان تركب من الجنس والفصل الذابيين وما يقال من المهمشارك بالبرهان المحكات في كونه موجودا وللمقول في المسلمة أنه فه والمس مشاركة في الجنس بل في اندار جواللازم فان مشاركة وللمكات الماهي في الوجود المطلق وهو حارج عن ماهي ما لازم له والمبدئية اضافة لازم له بالقياس الى معلولا ته خارج من ماهيمة الراجي وعارج عنها لازم المواجي فه وعن ماهيمة الراجي وعارج عنها لازم الراجي فه وعن ماهيمة الراجي وعارج عنها لازم المواجي فه وعن ماهيمة الراجي فه وعن ماهيمة الراجي في عنها لازم المواجي في المواجية المراجعة الم

طا وأما الجوهرية فالمحقدة ون مهم على اله تعالى المس يجوهراذ الجوهر هوا الوجود لا في موضوع وليص المراد بالموسود في العراف الجوهر الما وجود ما المراد الله ماهية أذا و حدث في الاعمان كانت لا في المحوهرية الشي المراد الله ماهية المراد الله ماهية المراد الله ماهية ومرضها الوجود واغلام عن الوجود المامى الواجي فلا موضوع وهذا المحق غير صادف على الواجب الأبوس له عند هم ماهية ومرضها الوجود واغلام المراد المام المراجع فلا يكون مسى الموسود المراد ومواد المراد على والمراد على والمراد والمراد المراد المراد المراد المراد المراد والمراد المراد والمراد والمرد والمراد والمرد والمرد والمرد والمرد والمرد والمرد

على دعمواهم تعرض له الامام حة الاسلام الفراك فاقتفينأ أثره والشبهور منهمفسان هذهالدعوى مسلكات والاول دوالسلك المامالذي يدل على نني التركس عنه مطلقاسواء كان من أخراء مقمارة في المارج أومن أخراءم قابرة فالذهن وهوانه لوتركب الواجسسن أجراء متمائرة فالذهن أوفي المارج لاحتاج الواحب لذاته في ذاته ووحدوده الياحرته بحسب نفس الأمرو سيسع أحزاءا اشئ وانكان تفس ذلك الثيالكن كلواحد من أخراته غير وولا يكون ذاتهمم قطع النظارعن المرالذي هوكل واحدمن أحرائه كافسا في وحوده سال کونداته فی نفسیه ووجوده محتاجا الىغبره والمحتاج الى الغير بحسب نفس الامريمكن فبازم كرنالواجب مكناه وجوابه أذ بقال المسرمعني كون الاجراءالعقلمة أحراء للااهمة الاأناالمدقل سنزعمن نفس الذات البسيطةمع قطع النظرعن عوارضها عسب الاستعدادات والشروط المقنضية لهما

بالبرهانانهاضروريةهي فبادئالرأى يمكنة (حكىءنالفلاسفة) انهميزعونان البرهان قام عندهم على ان العمالم مؤلف من خصة أجسام جسم لا ثقيل ولاخفيف وهوا لجسم السماوي المكرى المصرك دوراوار بعة أجسام اثنات منها أحدهما ثقيل بالاطلاق وهي الارض الق هي مركز كرة المسم المستدر وخفيف بالاطلاق وهي النارالي هي ف مقعرالفلك المستدير وان الذي يني الارض هوالماء وهوثقيل بالاضافة الى الهواء خفيف بالاضافة الى الارض ثم يلي الماء الحواء وهو خفيف بالاضافة الى آلماء وتقيل بالأضافة الحالنار وانسبب أستجاب الارض للثفل المطلق هوكونها في عاية المعدمن المركة الدائرة ولذلك كانتهى المركزالثابت وان السبب في الخفسة المتار باطلاق هوانه آفي غاية القرب من المركة المستديرة وان التي بينهمامن الاجسام اغاو جدفيما الامران جيما أعنى الثقل واللفة الكونهما ف الوسط بين الطرفين أعنى الموضع الابعد والاقرب وانه لولا الجسم المستدير لم يكن هذ الالاثقيل ولا خفيف بالطيم ولاأمفل ولافوق بالطبع لاباطلاق ولاباضافة وأماكانت مختافة بالطبع حتى تكون الارض منالأمن شأنها أن تتحرك الحاموضع آخر وكذلك مابينهما من الاجسام فان المالم آغا يتناهى منجهة المسم الكرى لان المسم الكرى متناه بذاته وطبعه أذكان يحيط به سطح واحد مستدر وأما الأحسام المستقيمة فليست متناهي متناها فكانلاء كانلاء كمن فيهاز بادة ولانقصات ولذلك كانت غير متناهية بذاته اواله الما كان هـ ذالم يصم أن يكون الجرم الحيط بالمالم الاكريا والافكانت الاحسام يحسأن تتماهى اماالى أحسام أخرأو غير ذلك الى غير نهاية واماأن ينتمى الى الله الا وقد تبين امتناع الأمرين فن تصوّره في اعلم أن كل عالم بفرض لا يمكن أن يكون الامن هذه الاحسام وإن الإحسام لاتخلوأن تبكون امامس مدنرة فتبكون لاثقيلة ولأخفيفة وامامستقعة فتبكون اماثقه لةواما خفيفة أعنى امانارا واماأرضا واماما بينهما وان هذه لاتكون الأمسند برةأو في محيط مستدبر لان كل حسر آما أنبكون مقركا من الوسط أوالى الوسط واماحوالي الوسط وأن من تحركات الاحرام السهاو متعنيا وشمالا امتزجت الاجسام وكان منهاج يعالكائنات المتضادة وانهذه الاجسام الاربعة لاترالمن أحل هذه الحركات في كون دائم وفساد دائم أعني في أخرائها وانه لوته طلت حركة من هذه المركات لفسدهذاالنظام والترتب اذكان ظاهرأن هذاالنظام يحبأن يكون تادما للمددالم وحودمن هذه المركات وانه لوكانت أفل أوأ كثر لاختل هـ فذا النظام أوكان نظاما آخر وانعدد هذه المركات اما على طريق الضرورة في وجودما هناواما على طريق الافضل وهذا كله فلا تطمع هنا في تسته بيرهان وان كنت من أهل البرهان فانظره ف مواضعه واسمع هذا أقاو يل هي أقنع من أقاو ،ل هؤلاء فأنهاوان لم تفدل اليقين فانها تفيدك غلبة ظن يحركك الى وقوع اليقين ما لنظر في العادم وعليك أن تتوهمان كلكرة من الأكر السماوية فهمي حية من قبل أنها ذرات أجسام محدودة المقدار والشكل وانهما محركة بذاتها منجهات محدودة لامن أيحهة اتفقت وكل ماهد اصفته فهوجي ضرورة أعني أنه اذارأ ساجه عامحه ودالكيفية والمكية يتحرك فالمكان من قبل ذاته من حهة محدودة منه لامن قدل شئ خارج عنه ولامن أى جهة اتفقت من حهاته وانه يتحرك معاالي وحهن متقاءلين قطعناأته 

مفهومات متعدد قربتعلقها بهايسمي أعهاجنسا وأخصها عملاوهده المفهومات وانكانت متفايرة فى الذهن محسب أنفسها ووجوداتها أرضا الاانها صورات في واحد في حدداته بسيط لا تعدد فيه غايته ان ذلك الامر المسيط محيث محوزان يؤخذهن ذاته بدون اعتمار عوارضه مفهومات متعددة محولة عليه عان أريد باحتماحه الى انفيرف ذاته و حوده هذا الفدرفلان المتحددة محولة عليه عان أريد و من الادلة الدالة على الوجود الذهن دأت على ان الموجود في الذهن هوعين معنى آخو فلايد من بيائه حتى نتكام عليه في الذهن هوعين

الماهيدة الدارجة تقينتنة تكون الماهية الواجه على تقدير كنها في الفقل فن البنس والفصل مركبتة فدد نفسها من أمرين معناه من الماهية والمسلمة والفقد والمناف المراء المقلية مقدة بحسب المارج ماهية ووجود اوالافاما أن تختلف ماهية وتقدد وجود الوقعة الفي في المارة والمارة تعدد وجود المناف في المارة والمراء ومعاوي الاوليان قام ذلك الوجود الواحد من تلك الاجراء لام حلول شي واحد في عال متعددة وان قام عجموعها 17 من حيث هولز وجود الكل بدون المزوك لا هما عال (لايقال) لانسام انه ان

المغناطيس من خارج وأيضافهو يتحرك أيضااليه من أىجهة اتفقت فاذاصح هـ ذافا لاجسام السماوية فيهامواضع مي أقطاب بالطبيع لأيصع أن تكون الانطاب منها في غير ذلك الموضع كاأن الميوانات التي هذا لها وعضاء مخصوصة في مواضع مخصوصة من أجسامه الافعال مخصوصة ليس يصع أنتكون مواضع أخومنهام ثل أعضاء المركة فأنهاف مواضع محدودة من الميوانات والاقطاب هي من المسوان البكري الشكل عنزلة هذه الإعضاء أعني أنها أعضاءا لمركات لافرق بين المبيوان الكرى الشكل فيذاك والفيرالكي الاان هدفه الاعضاء تختلف في الخيوان الفيرالكرى بالشكل والقوة وه في المسوان الكرى تفيَّلف بالقرة فقط ولذاك طن بها في بادعًا لرأى انه الا تختلف وانها عكن أن مكون القطمان في ذلك أية نقطتن اتفقت وذلك المالوقال قائل ان هسده الحركة في هـذا النوعمن أغموان أعنى الذي ههنا يحوزأن نكون فيه في أي موضع الفق منه وان تكون منه في الموضع آلذي هي فعه في نوع آخرمن المدوان له كان أهلا أن بضعائيه الإنهاا غياجعات في كل حيوان في الموضع الأوفق الهياع ذلك الموان أوف الموضع الذي لاعكن غيره فحركة ذلك الحيوان كذلك الامرفي اختلاف الأحرام السماوية فيمواضم الاقطاب منها وذاك انهاأ يست الإجرام السماويه واحدقبا لنوع كثيرة بالعدد بلهى كثيرة بالنوع كآشف صالحيوانات الختلفة وانكان أيس بوحد الأشفض واحد من النوع نقط (قلت) الجواب بعينه هو الذي يقال ف جواب لم كانت السموات تحرك الىجهات مختلفة وذلك أن من جهد انها حيوانات ازم أن تعرب من جهات محدودة كالدال ف البين والشمال والأمام وانطلف التي هيجها تعدود وبالمركات العيوانات الاانهاف الحيوا نات المحتلفة مختلفة بالشكل والقوة وهي في الاجسام السمهاو يذمختافة بالقوة اماماري ارسطوان للسماء عيناوشمالا وأماما وخلفاوفوقا وأسفل فاحتلاف الاجرام السماوية في جهات المركات هي لاختلافها في النوع وهوشي خصهاأعنى انها تخنلف أنواعها باختلاف جهأت حركاتها وكون الجرم السماوى الاول حبوا ناواحدا رمدنه اقتضي له طمعه المامن جهة الضرورة أومن جهمة الافصال أن يتحرك بجميع أجراته حركة واحدةمن المشرق الى الغرب وساثر الافلاك اقتصت لهاطميعتم أأن تعرك بخلاف هذه الحركة وان الجهة الق اقتضم اطبيعة جرم الكل حينتذ أفضل الجهات الكرن هذا الجرم موأفعنل والافصل ف التحركات واحب أن يكون له اجهة الافعنل هـ ذا كله بين ههذا بهد النحومن الاقذاع وهو بين ف مومنه عديرهان وهوظاهر قوله تعالى لاتدول الكلمات الله ولاتبدول الخلق الله وان كنت تحب أن تكون من أهل البرهان فعليك التماسه ف موضعه وأنت لا يعسر عليك اذا فهمت هذا فهم خلل وأما الحيرالي احتير بوالوحاء دههذافي تماثل الحركتين المختلفتين بالاضافة الى جرم من الاجرام السماوية و بالآصافة الي ماهه ذا هانه يخيل في بادئ الرأى ان الحركة المشرقية عكن أن تكون لغير العلا الاوّلوانه عكن أن ، كمون له الحركة المفرية وهذا كافلما مثل من يخيد ل انتجهة الحركة في ألسرطان عكن أن تكونجهة المركة فى الانسان واغايعرض هذا الظن فى الانسان والسرطان الوضع اختلاف ألشكل فيهما وعرض هذاف الاكر السماورة اوضع انفاق الشكل ومن نظر إلى مصنوع ون المصنوعات لم تبناله حكمته اذالم نين لهال كمة المقصودة بذلك الصنوع والغاية المقصودة منه وأذالم يقف أصلاعلى

كام بالمجوع لزم و حسود الكل مدون الحزء واعا الزمذاك لولميكن سارمأ فَ الاحراء (لانا نقدوله) الوحودالماصل فأحد المزأين غسير الوجود المناصل فيالآخر فيتعدد الوجود فسيرجع الى القدم الثاني وعلى الثاني بلزمأن عتنعهل أحدها عسلي الآحر بهوه ولان الامرورالتمانزة بحسب اللارج فالماهيسة والوحودعثنع حل بعضها ع لي سص المواطأ دوان فرض مدتهده أى ارساط أمكن فألماهمة الواحدة تمكون مختلفة بالتركيب والساطة محسب الوحودين فماعتمارالوحودانداري لأتركب فيها أصلافذانه المسيطة كافية في وحودها الكارجي من غيراعتمار أمرآ خرمعها وبأعتب ار الوحودالدهمي تكون مركبة وذانه محسب هذا الوحود متاحه الىغرها الذى هوجرؤها كماتحتاج الى المحل والفاعل المفيض توجودها فيذلك المحيل ولانسلماستلزامه لالأمكان ومنافاته للوحوب الذاتي

والحاصل ان الأمرائيسيط الدى لا تعدد فيه أصلاحب الحارج لاف ذاته رلاف وجود هاذا وجد في المقل فصله حكنه المدقل المنافعة ومن متمايز بن وهذا التفصيل والتعدد اغما يحصل في هذا الوجود دون الوجود الخارجي فتكون البساطة لازمة الماضات المنافر المنافر المنافر المنافر والتركيب محسب الوجود الذهبي فلانكون الماهمة مطلقاً ولا يحسب الخارج محتاجة الى غيرها في أنها وجود ها الخارجي بل عند حصوف في في الذهبي المنافر المنافرة عند حصوف في في الذهبي المنافرة عند المنافرة المن

لايشارك شديا من الاشدياء في ماهيته لات كل ماهية الماسوى الواجب مقتضية لامكان الوجود فاوشارك الواجب غيره في ماهية ملك الغير بازم امكانه تعالى عن ذلك علوا كبيرا واذالم بكن مشاركا اغيره في ذاته لم يحتج في المقل الى فعدل بقير به عن غيره فلا يكون مركبا في المقل (وجوابه) أن ماذكر مبنى على أن لا يكون في الوجود و أحيان والافع و زأن يكون بينه ما جنس مشترك غير مقتض لا مكان الوجود بالروج و يقير كل منهما عن الآخر بقد سل ذاتى فلا بازم امكان الواجود بالروس من المناف كل واحن الاداد على المناف ا

الوحدانية غيرتام فلايتم ماستاي عليسه أنضا والتوحيد وانكان تابتا عندناقطها الأأن المقصود الزامهم بأن مطاويهم لابتم عملى ماذكر والثم لانساران عدم مشاركته التوزمن الاشباء في مأهيته مدل على انه لاحنس له لم لأمحوزان كوناهجنس واحدمنعصرفى نوعسه بحسب اللمارج واذكات له أنواع كشرة في المدقل وكوناه فعال يتماريه عين سائر الأنواع الق ف العقل من غبرلزوم ماذكر منامكان الواجب وذلك لاءاني ومان التوحيد \*وههمنأ موضع تأمل وهو أنالهاهمة الجنسميةاذا اقتضت وجوبالوجود فهل بحوزأن لايوجددفي الحارج بعض أنواعه أولا فلمتأمر ل ﴿ وَأَيْضَامَاذَ كُلِّ من ألد ايل على تقد سرعامه اغماندل على أنه لأيكوث مرك أمن الجنس والفصل ولمبدل على أنه لا يحوزان بهرك من أمرين متساويين والداسل المذكورعلى امتهاع تركسالاه يعمطلقا منأمر فاستساو بيزعد

حكمته أمكن أنبظن انه بمكن ان يوحدناك الممنوع وهوباي شكل اتفق وبأى كيه اتفقت ويأى وضعاتفق لاجرائه وبأىتركيب فقهذا بعينه هوالذى اتفق للذكامين معالجرم السماري وهذه كلهآظنون في بادئًا لرأى وكأأن من بظن هـ فـ ما اظنون في المصنة وعات همو عاهـ لربالمصنوعات وبالمانع وانماء ندونها المنون غيرصا دقة كذلك الامرفى المخلوقات فتبين هذا الاصل ولاتبحل وتحكم على مخلوقات الله نمالي سجانه سادى الرأى فتكون من الذين قال في مسجانه قل هل ننبتكم الاخسرين أعمالاالذين ضل سعيهم في الحياة الدنباره م يحسب مون أنهم بحسنون صنعا حملنا الله تعمالي من أهل ل البصائر وكشف عناحب المهالة انه منع كرح وأماعلى الافعال الماصة بالاجرام السعاوية فهوالاطلاع على ملكوتها الذى أطلع عليه ابراهيم عليه السلام حيث قول سجانه وكذلك ترى ابراهيم ملكوت السموات والارض وأيكون من الموقنين واننقل ههذا قول أبي حامد في المركات وهوه فذا (قال أبو حامد)رجه القوالالزام الثانى في تعيين حركات الافلالة بعضها من المشرق الى المفرب ومضها بالعكس الى قوله دعوى الاختلاف في الاحوال والهيثات (قلت) وأنت فلن يخفي عليك الاقتاع ف هذا القول في الجواب عنه وهذا كله من فعل من في فهم ثلث الطيأتم الشريفة والآفعال الحتكمة أتتي كونت من أجداه اوشبه علمالله تمالى بعلم الانسان الجاهل وقوله فأن قالوا الجهتان متقا يلتان متمناد تان فكيف يتساويان وانقلنا هذاكة ولءالقائل المتقدم والمتأخرف وحودالمالم متعنادان فكيف بدعي تشابههما واكمن الذين زعمواانه يعلرتشايه الآنات المختلفة بالنسمة الى امكان الوجود والحاكل مصلحة يتصور فرضها فىالو جودة كذلك بعلر تسارى الاحياز والارضاع والاماكن والجهات بالنسب ماك تلك الصلحة هو قول ظاهرا لبطلان ف نفسه فانه ان سلم أن امكان وجود الانسان وعدمه على السواء ف المادة الق خلق متهاالانسان وانذلك دليل على وجودمر جح فاعل للوجود دون المدم فليس بمكن أن يتوهم ان امكان الابصارمن العن والابصاره وعلى السواء وذلك انه ليس لاحيد أن بدى أن الجهاث المتقاملة متميا ثلة والكنالة أت بدهى النالقا بل لحمامة اثل وانه بلزم عنهما أنعال متمائلة وكذلك المتقدم والمتأخر السرهما ممَّا تَلِينُ من حيث هذا متقدم وهذا متأحر (أقول) بمكن إن مدى انهما ممَّا ثلاث في قبول الوحود وهذا كله ايس بصعيح فان الذى لزم المتقاء لات بالذات ان تكون القابلات لها محتلفة واماان يكون قارل فعل الاضدادوا- ذافوقت واحدفذلك بمالايمكن وانهم لايروت امكان وجودا لشئ وعدمه على السواءني وقت واحدمل زمان امكان الوجودغير زمان عدمه والوقت عندهم شرطف حدوث ما يحدث وفي فساد ما بفسدولوكأن زمان امكان وجود الشي وزمان عدمه واحدا أعني في مادة الشي القرسة لـكان وحودا فاسدالامكان عدمه واكان امكان الوجود والعدم اغاه ومنجهة الفاعل لامن جهة القاءل (أقول) من رام من هذه الجهدا ثمات الفاعل فهوقول مقنع حدثي لابره اني وان كان بظن بابي نصروا بن سيدا انهما سلكاف اثمات انكل فعل أه فاعل هذا المسلك وهومسلك لايسا حدالمة قدمون واغاا تمع هذأن الرجلان في المتكامن من أهل ملتنا وذلك الاضافة الى حدوث الكل عند من برى حدوث فايس يتصووفيه منقدم ولامتأخولان المتقددم والمتأخوف الآنات اغبا يتصوران بالاضافة الي الآن الحأضر واذالم يكن قبل حدوث المالم عندهم زمان فكيف يتصوران يتقدم على الأن الذى حدث نيه المالم

الهانف لالوجب مارواجه اوأن انضم الهافصل الممكن صاريم كاوفيه بعث لانكل مفهوم سواء كانت طبيعته توعية اوحنسية اذا انتفت اليه من حيث هومع قطع النظر عمايغا برماماان بقتضى وجوده اقتصاء ناما أولا والاوّل الواجب والناني اما أن يقتضى عدمه اقتضاء تاما أولا وآلا المتنع والثاني الممكن وهذه القسمة عقلية ضرور ية لا مخرج عنها أصلا والطبيعة الجنسية التي توجد في الجمكن لا يحوزان تقتضى وجودها قتضاء ١٨٠ تاما والافعند اتحادهام الماهية النوعية الحكمة في أندارج اما أن يوجد هذا الاقتضاء

ولاتمكن أن بتعين وقت للدوث العالم لان قياله الما أن لا بكون زمان واما أن يكون زمان لانها يه أه وعلى كلاً الوجهة من لا متعلق به وقت محتصوص تتعلق به الارادة فلذلك كان هـ ذا السكتاب الاليق به كتاب الهافت باطلاق لأتهافت الفلاسفة لان الذي يغيد الناظر هوانه تهافث (وقوله) وانساغ لمهدعوي الأختلاك معالتشاه كان فقصومهم دعوى الاختلاف في الاحوال والهيئات بر مدانه ان صح للفلاسفة دعواهم الاختلاف فيجهات المركات صع المومهم دعوى الاختلاف فالازمنة مع اعتقادهم التشايد فيها (وهـ نـه) معاندة يحسب قول القائل لايحسب الامرفي نفسه اذاسام التناسب بن النهات المتقالة والازمنة التخالفة وقديماندهذا لعدم التناسب فأهدذاا لغيربن الازمندة والجهات وللغصم ان النزم التسارى بينهما في دعوى الاختلاف ودعوى التما ول فلذلك كانت مذمكاها أكاو بلجداية (قال أبوحامد) الأغتراض الثاني على أصل دلياهم ان يقال انكم استيم متحدوث حادث من قُدتم ولا يد أكهمن الاعتراف به فان في العالم حوادث ولحيا أسماب فان استندت الموادث الى الموادث الى غيير نهامة فهو محال فلمس ذلك بما معتقده عاقل ولوكان ذلك بمكالا سنغنه ترعن الاعتراف بالصانع واتمات واجتب هومستندا لمكات واذا كانت الحوادث لهاطرف ينتهى تسلسلهاا ابه فيكون ذلك أأطرف هو القديم فلابداذن على أصلهم من تحبو يرصدو رحادث من قديم (قلت) لوان الفلاسفة أدخلوا الوجود القديم في الوحود من قبل الوجود الحادث على هذا النحومن الاستدلال أى لووضعوا ان الحادث عاهو حادث اغما بصدرعن قدمها كان لحم محيص من أن سفكواعن الشك ف هذه المسئلة الكن بنبغي ان تعلران الفلاسفة يحوزون وحودحادث عن حادث الى غبرنها بقيا العرض اذا كان ذلك متكررا في مادة معمرة متناهية مثل أن بكون فاسد الفاسد منهم اشرطاف وجود الثاني فقط (أقول) انه واجب أن بكون انسان عن انسان بشرط ان يفسد الانسان المتقدم حتى يكون هو المادة التي تكون منه الثالث صورة ذلك اننتوهم انسانين فعس الاقل منهما الثاني من مادة انسان ثان فلما صارانسا نا مذاته نسد الانسان الأولى فصنغ الانسآن الثاني من مادة انسان انسانا ثاثا اثناثم فسدالانسات الشاني قصنع من مادة الانسان الثالث انسآنا رابعاقانه عكن أن يتوهم ف مادتين تأتى الفعل الى غيرنها يهمن غير أن تعرض في ذلك محال وذلك مادام الفاعل باقيامان كان هذا الفاعل الاول لأأول لوجوده ولا آخر كان هدا الفعل لاأول لوجوده ولاآخر كالسمن فهماسلف وكذلك يعرض أن يتوهم فيها في الماضي أعنى اله متى كان انسانافقدكان قدله انسان فعله وانسان فسدوقه لذلك الانسات انسان فعله وانسان فسيدوذلك انكل ماهذا شأنه اذااستنداني فاعل قدم فهوف طبيعة الدائرة لدس عكن فمه كل وامالوكان انسان عن انسان من موادلانها به لها أوأمكن ان متزَّند تزيد الأنهاية أه لـ كان مستحيلا لانه كان عكن ان بوجد كل غيرمتناه الانه ان وحد كل منها هيا يتزيد تزيد الانه أيه له من غيران يفسد شئ منه المكن أن يوجد كل غير متنا وهذا شي قد سنه الحكم ف السَّماعُ فاذَّت الحِهمُ التي منه أدخل القدماء موجودا قد عالمس عنفر أصلا امست هي منجهة وحودالخاد ثات هنه عاهي حادثة بل عاهي قدعة بالجنس والاحق عندهم أن يكون هذا المرو والىغيرنها ية لازماعن وجودفاعل قديم لاذ المآدث اغايلزم آن يكون بالدات من سبب حادث وأمالكهة التي من قيلها أدخل القدماء فالوجودموجودا أزلياواحدا بالمددمن غيران يقبل ضربا

فيلزم كون الميكن واحما أولاندلزم تخلف مقدمني الذات عنها ونقل الامام حالاسلام النزالي رجه أنه تعالى عنريم في سيان هذاأ لمطسلوب تفسسيله ماذكره الشيخ أبوعلي في سض كتسه منانكل مركب ذأب كل حزءمنه المساهو ذات الآخر ولا ذأت المحتمع فاماأن يصمر ايحل واحدمن خرامه مثلا وجودمنقردا كمندلا يصع أأمءتمع وجود دونهسمآ فلابكون المحتمع واحس الوحدود أويقم ذلك المعضم الحكية الايصم لأحتمه عرولالهافي الاحزاء وحود دونه فبالم بصوله ذلكمن المجتمع والأجراء الأعرفليس واحب الوجود بل واجب الوجدود هو الذي يصم له ذلك وانكان لا : هم الله الاحراء مفارقة المله في الوحود ولا للحملة مفارقة الاخراء ونعلق وجرد كل بالأخرفاءس شيءنهما واحدالوحود فيكونكل منهدما عمد كاغم اعترض عليه عاحاصل ان البرهان اغمادل على انقطاع سلسلة المكاتء وحود لأمحتاج

الى فاعل فلم لأيكو زأن بكون فلا الموحود مركما من من من المان على من الله فاعل فلم لا يكون المسلم المن المن الم و المرد عن المرد عن المرد عن المرد الموجد الموجد و المرد الموجد و المرد الموجد في المرد و المرد الموجود في الموجود بهذا المعنى المرد و المراد الموجود و المراد الموجود و المرد و

محتاجا الى الفاعل ولأضّيرُ وَمَدَم كُونِه واحسّابا لم في الأخرُ ورده الامام الرازَّى بائة اما أن يكون شيءُ من ليفراً من مقتقرا الى الأخرُ اولا فانكان الثانى كانكل واحد من تلك الأجراء مستقلا بنفسه وغنياء ن غيره وكل ماكان كذلك لا يكون شـــ أخرُ ثيالشي واحد الموسدة حقيقية ضرورة أن الامورا الى لا يكون بينها احتياج لا تنركب منها ما هيسة لها وحدة حقيقية فاجزاء الواجب المست اجراء أنه هـــ ذا خلف وانكان الاوّل كان به ص تلك الاجراء علمة البه ص الآخروكل ما هومعلول منها كان عكماً ١٩ للذاته فلا يكون المركب واجما

بل الواجب الجيزء الأسم (فادقلت) لم لا يجوز أن لايكون شي من المرأس مفتقراالى الآخروت كون بسنرهما ملازمة كاربن الابوة والمذوة فستركب منهماماهمة واحدة وحدة حقيقيسة ولملايكني هذا القددرف تركب الماهدة المقدة رقالة (قلت) ضرورة العقل حاكمة مات كلمااستغنى عن آخرفي فوامه ووحرده وأشخصه كان المركب منهدما واحدااعتماريا كالانمان الموضوع بحنب الحجيسير لاماهية واحدة وحسدة حقيقيسة فانكان بين الاتواءاحتماج فالحدد ماذكرته كان يعضها محكا محتاحاالي فأعل قطعا فلإ مكون المركب متراواحما والالم مكن الواحب الذي لهوحددة حقدقدة مركما منها وقديقال التلازم عند المحقيق لايقتضيه الأ العلة الموجية ويكوث اما يبنها وين معلوله اأوبين معلولين لهالاكيف أتفق ول من حدث تقتضي الله العلة تعلقامالكل واحد منهما بالأحركابين الصورة

من ضروب التغيير كفيمتان احداها أنهم ألفوا هذاالوجود الدورى قدعا وذلك انهم ألفوا كون الواحدا الما مرفساد الماقيلة وكذلك فسادا لفاسده نهما ألفوه كونا لمادمده فوجب أن يكون هذا التغير الفديم عن محرك قديم ومتحرك قديم غسير متغيرف سوهره واغماه ومتغير فالمكان بالزائه أي يقرب من بمضالكا تُناتُ و سِمدفيكون ذلك مِينا لفساد الفاسد منهما وكرنا لكائن وهذا الدرم السماوي هو ألمو حودالفيرا لمتغيرا لاف الاين لاف غير ذلك من ضروب التفاير فهوسب الحوادث من جهة أفعاله الخادثة وهومن حية اتصال هذه الافعال له أعنى اله لاأول لهاولا آخرعن سيب لاأول لهولا آخر والوجه الذىمن قبله أدخلوا موجودا قدعاليس يحيم أصلاولاذى هيولى هوانهم وجددوا جديم أجناس المركات ترتق الى المركة في المكارو وجود في المكان ولا ترتق الى مقرل من ذاته عن عرك أوغر مقرلة أصلالابالدات ولابالعرض والاوحدت محركات متحركات معاغيره تناهية وذلك مستحيل فيلزم ان يكون هذا الخراء الاوّل أزايا والالم يكن أولاواذا كان ذلك كذلك فكل حركة في الوجود فهسي ترتقي الى هذا المحرك بالذات لابالعرض وهوالذي يوجد معكل متحرك في حين ما يتحرك وأما كون محرك قبل محرك مثل انسان بولدانسانا فذلك بالعرض لابالذات وأماالحرك الذى هوشرط فى وحود الانسان من أوَّل تـكمو بنه الى آخره مل من أول وجوده الى انقضاء وجوده فيهو هذا المحرك وكذَّلك وجوده هوشرط في وجود جياء الموجودات وشرط فحفظ السموات والارض وماستهما وهذاكاء ليس يتبين في هذا الموضع ببرهات والكن بأقوال هي من جنس هذا القول وهي أقنع من أقوال المصوم عندمن أنصف وانتز يف لك هذا فقداست منيت عن الانفصال لذى تزيف به أبوحا مدعن خصصاء الفلاسفة في توجه الأعتراض عليهم في هذه المسمِّلة فانها انفصالات ناقصة لانه اذا أم يمين الجهد التي من قبلها ادخلوامو جودا أزايا فيالو جود لم يتبين وجه انفصالهم عن وجودا خادت عن الازلى وذلك هو كاقلنا بتوسط ماهوأرلى فيجوهركاش فأسدف حركاته الجزئية لافي الحركة المكلية الدورية أوبتوسط ما هومن الانعال أولى بالجنس أى ليس له أوَّل ولا آخر (قال أبوحامد) مجيدا عن الفلاسف قات نحن لانبعه صدو رحادث من قديم أى حادث كان بل نبعد صدو رحادث من قديم هوأ ول الموادث من القديم اذلايفارق حالة المدوت مافيله في ترجيع جهذا لوجود لامن حيث حصور وقت ولا آلة ولاشرط ولاطبيعة ولاغرض ولاسبب من الاسياب تج تدله حالة وأمااذا لم بكن هوا لحادث الاوّل جازأن يصدر منه عندحدوب شئ آخرمن استعداد المحل ألفابل أوحمنو والوقت الموافق أوماجري هدذا الجحري والماأورد أبوحامد عنم هذاالمواب قال مجرءالهم أماالسؤال في حصول الاستعداد وحصورالوقت وكل ما يتعدد فيه فقائم فا ماان يتسلسل الى غيرنها يه أو ينتهى الى قديم كون أول حادب منه (أدول) هذاالسؤال هوالذى سألهم أولاعنه وهذا النوع من الالزام هوالذى الزمهم منه ان يصدرها دسعن قديم ولماأجاب عنهم بحواب لايطابق السؤال وهوتجو يزحادب عن قديم لاحادث أوّل أعاد عليهم السؤال مرة ثانية والجواب عن هذا السؤال هوما نقدم من وجه صدو راخادث عن القدم الاؤله لاعا هوحادث العاهوازل بالدنس حادث بالاجراء وذاكان كلفاعل قديم عندهم ان صدرعنه حادب بالدات فليس هوالقدم الاؤل عندهم وفعله عندهم مستندالي القديم الاؤل أعنى حصو رشرط فمسل

والهيولى وكل شبئين اوس أحدهما على موجمة للا خو ولا ارتباط بهنهما بالانتساب الى ثالث كذلك ولا تعلق لاحدهها بالآخر و عكن فرض وجود أحده امنفرداعن الآخرة وكين معلولا للا خرا وكونهما معسلواين معلولا للا خرا وكونهما معسلواين لعلة ثالثة منفصلة عنما فلا يكون المحتمدة على مندما بالآخر كان في التلازم بعنهما واجبا و ردبان دوام تعلق كل منهما بالآخر كان في التلازم بعنهما والمعتمدة عنه المناع المدكلة كل منهما عن الآخر حين المناومين أين بلزم أن يكون أحدها علة للا خرا و يكونا معلول علة ذا لنه مقتصد يتلقه التي يعنهما والم لا يجوز

مُن يَكُون تعلق كل منهما بألا فر محسب ماهيت في من عَسَرَو قف لأسدهما على الآخر ولالامرنا الشخارج عنهما (مُقال الامام الفرّالي) رجعا لله تعلى الموافية الحديث والمرافية والمرافي

القديم الذى ايس بأول يستندانى القديم الاول على الوجه الذى يستندالى المحدث عن القدم الاول وهواللسنادالذي هوبالكل لابالاجراء ثمأتي بجواب عن الفلاسفة بانصور بعض التصويره فمهم ومعناه اغيالا بتصورها بشعن قديم الايواسطة حركة دورية قشبه القديم من جهة انهالا أول لهاولا آخر وتشبه المادث الناكل خزءمنها متوهم فهوكاش وفأسدوته كمون هذه الحركة بحسدوث أخرائها ممدأ الموادث ويكون بأزايته كايتها فعد الالزلى غمقال ف الاعتراض على هذا النحو الذي من قبل صدور المادث عن القديم الاول على مذهب الفلاسفة فقال لحبالم ركة الدورية أحادثة هي أم قدعة فان كانت قدعة فيكرف صارت مند اللحوادث وانكانت حادثه افتقرت الى حادث وتسلسس الامر وقوا يكرانها منوجه تشده القدم ومن وجه تشمه الحادث فتشبه القديم منجهة أنها ثابتة وتشبه الحادث منجهة انهامتعددة (فنقول ) أهيمدا الخوادث من جية انها فاينة أممن حيث أنهامتعددة فان كانت من حبت أنها ثابتة فبكمف صدرته عادث عن شئ من حيث هونا بت وان كان صدر من حيث هو محمد فهومحتاج ألى مايو جب التجدد وتسلسل ذلك هذا معنى قوله وهوقول سفسط الحي فانه لم يصدر عنها الحادب منجهة ماهي تابته واغاصد رعنهامن حيثهي متجددة الاانهالم تعتبرالى سبب مجدد محدث منجهة انتجددهاايس مومحدثا واغماه وقدل قديم أى لاأول لهولا آخر فوجب أن يكون فاعدل هذا هوفاعل قدم لان الفعل القدم لفاعل قدم والمحدث الفاعل محدث والمركة اغاتفهم من معنى القديم فها أنها لاأول لهاولا آخر وهوالذي مفهم من ثموتها فان الحركة امست ثابته واغياهي متغسيرة فلماشعر أبوحامه بدرا قال ولهم في الخر وج عن هذا الالزام نوع احتيال سنو رده في بعض المسائل (قُلْ أَبِرِ المدرضي الله عنه) الدايل الثابي لهُم في المسئلة زعوا ان القائل مان العالم متأخر عن الله تعالى والله تعالى متقدم عليه ادس بخاوا ماان بريد به انه متقدم بالدات لا بالزمان كتقدم الواحد على الاثنين فانه بالطبيع مع الله يجوزان بكون معه في الوحود الزماني وكتقدم العالة على المعلول مثل وكذالشفي على حركة الظل التابيع لدر حركة الدرمع حركة اندائم وحركة اليدف الماءمع حركة الماءفانها منساوية ف الزمان وبعضها عله ويعصها معاول اذبقال تحرك الظل يحركه الشخص وتحرك الماديحرك المسدف الماءولا بقال تحرك الشخص عركة الظل وتعرك المديح كمالماء وانكانت متساو مة فان أريد متقدم المارى سهافه على الهالم هذا إزم أن مكونا حادثين أوقد عن واستعال ان يكون أحده احادثا والآخرقد عا وأنأر مدمعان الله متقدم عنى العالم والزمان لأمالدات مل مالزمان فاذن قد ل وجود العالم والزمان زمات كأن المالج قيهم مدوما أذكان المدم سابقا على الوجود وكان الله تعالى سابقا عدة مديدة لحاظ رف من جهة الأخوزلاطرف لهامن جهه الاول فاذن قبل الزمان زمان لانهامة له وهومة ناقض ولاحله بسقيل القول يحدوب الزمان واذاو حسقدم الزمان وهوعمارة عن قدرا كركة وحسقدرا لمركة واذاو حسقدم الخركة وجب قدم المفرك الذي مدوم الزمان مدوام حركته (قلت) المامساق القول الذي حكاء عنهـم وليس ببرهان وذلك أن حاصله هوان الماري سيحانه وان كان متقدما على العالم فاماان كرون متقدما بالسيسية لابالزمان منهل تقدم الشخص ظله واماان يكرون متقدما بالزمان مثل تقدم اليناه على الحائط فأنكان متقدما تقدم النحض ظله والمارى قدم فالمالم قدم وإنكان متقدما مالزمان وحب أن يكون

الاثنين بدون القيار فلا يدادن من قمدل به يتمر عنسائر المقول فسالزم التركدب (قال) والدايل علمه أنالمقولالتيهي معاولات أنواع محتلف واغااشتراكما في العقلمة وافيتراقها بسقول سوى ذاك وكذاك الاول تعالى بشارك جيمها فالمقلية فهم فيهيئن نقض القاعدة أوللصد مرالى انالمقاية استمقومسة للدات وكارها محالان عندهم ولايخن علمك أن العفلية ما " له آالتحرد عن المادة وهومعى ساى لازم لدأت الاول حارج عن حقيقة وكذا بالنسبة الحالعقول أرمنا فلست المسقامة مقومة لذات المدأ الأول ولالذات العقول أصدلا حتى الزميسس الاشتراك فيها الامتيازبالفصول الحوهرمة وان قال بمضهم بكونها حساللحواهب الكنيم منعوا كون المدا الاول حوهرا فلابازمهم تركبه بخسلاف العسقل فأنه عندهم مركب من الجنس والفصل وبعصهم

خمبالى أن البوهر نيس بحنس والعقول بسيطة وتمايز بعضها عن بعض بذواتها التخالفه الأبالفصول متقدما وهذه الدعوى أيضا لا تخالف أصول وهذه الدعوى أيضا لا تخالف أصول الاسدلام ولهذا ما له المعرف المحتقين من متأخى المتكلمين والدليل الذي عول عليه الشيخ فى كتبه هوان وجود الواحب لوكان والمدايل الاسدلام ولهذا ما له المن والمحتقيل المن وحسودة أصير لا ولوظام بها الكان مفتقر البهاوهي غيره في كون مفتقر الى الفير والمفتقر إلى على ماهيشه لكان قائما بم الألم حكن موجدودة أصير لا ولوظام بها الكان مفتقر البهاوهي غيره في كون مفتقر الى الفير والمفتقر إلى العنول المنافقة ا

الفير ممكن وكل مكن محتاج الى مؤثر والمؤثر فيه اما نفس تلك الماهد فأوغيره الاحائر أن بكون غيرها والالزم افتقا أوالواجب قوجوده المنفسيره فلا يكون الماحية وانجازان تكون علايه واجب واجب والمحرزان تمكون المحدد المنافر والمحرز المنافر والمحرد المنفسة وانجازان تمكون المحدد المنفسة الموجود فلم كانت الماهية الواجدة على الموجود المنفسة وهو على وجودها بالوجود فالوجود المنفسة وهو على والماكن في المنفسة وهو على والمنافر والمنافر والمنفسة والمن

عاداا كادم الدم فكأن للشئ وسدودات لاتهاءة لهاوه وأدمنا محال وبارم أنصائموت المطلوب على تقدم عدمه لأنالااهمة المقتصندية لجياح تلك الوحودات المتساسلة لامد أن متقسدمها توحدود لابكونزائدا عليهاوالالم مكن الحميم جيعاب ل عينهاوأجيبعنه بوجوء (احدها)ماذكر مصاحب الاشراق وهوان الوحود لازد فالاعيان عسلي الماهمة الموجودة سيل ز بادته علمافي الاذهان فقط فهواعتسار عقملي لاهو بةعينية فلاعلةله فى الأعيان لاالماهية ولأ غـ برها حتى الزم ماذكر الجواب بان الوجود وان لم كن أدهو به عينية ليكن سيحمر فأستأم هلأ نفس الامرفهو وأن لم يحتج الىءلەموحدەلەلكوت من الاعتمارات العقلية التيلاوحود لحاف الخارج الكن له احتماج الى العالمة باعتدار انصاف الماهية مه فنلك العدلة اما غسرها فسلزم انتفار الماهية

متقدماعلى العالم زمان لاأول له فيكون الزمان قدعا لانه اذا كان قبل الزمان زمان فلارتصو رحدوثه واذا كانالزمان قدعافا لمركة قدعة لان الزمان لايفهم الامع المركة واذا كانت المركة قدعة فالمتحرك بهاقديم والمحملة لحأضر ورةقدم واغباكان هذا البرهان غيرصحيح لان المارى سحائه المس شأنه عباان يكون في زمان والماغم شأنه ال يكون في زمان فلمس يصدق عنه مقابسة القدم الى العالم انه الماان يكونا معاواماان يكون متقدماعليه مالزمان والسدمية لان القديم ليس عاشأته ان كدون في زمان والعالم شأنه أن كون في زمان (قال أبو حامد رضي الله عنه ) والاعتراض هوان بقال ان الزمان حادث مخلوق والمس قبله زمان أصلاومهني قولنا انا تته تعالى متقدم على المالم والزمان انه كان ولاعالم ولازمان ثم كانومه عالم وزمان وممنى قولنا كان ولاعالم وحود ذات الدارى سجانه وعدم ذات إدالم فقط ومعنى قولنا كان وممه عالم وجود الذانين فقط ومعنى التقدم انقراده بالوجود فقط والمالم كشخص واحدولوقالنا كان الله ولاعيسي مثلاثم كان وعيسي معمل يتضمن اللفظ الاوجودذات وعدم ذات ثمو حودذاتين وليس من ضرور وذلك تقدير شي ثالث وهوالزمان وانكان الوهم لاسكت عن تقدير شي ثالث وهوالزمان فلا التفات الى أخاليط الأوهام (قلت) هـ ذا قول مفالطي خييث فأنه قدقام البرهان ان همنانوعين من الوجود (أحدها) في طبيعة الحركة وهذا الإينفائ عن الرمان (والآخر) الس في طبيعة الحركة وهذا أزنى وابس ينصف بالزمان أماالذى في طبيعة الحركة فوجود معملوم بالحس والعقل وأما الذي ليس في طبيعة الحركة ولاا المغيرفقد قام البرهان على وجوده عنه دكل من يعترف بان كل مصرك له محرك وكل مفعول له فاعل وان الاسماب المحركة بعضها بعضالا غرالي غبرنها بقبل تنتهيي الى سبب أول غبر متحرك أصلاوقام البرهان أيصناعلى أن الموجود الذى في طميعة الحركة ليس ينف أعن الزمان وان الموحودالذى ليسف طميعته الحركة ايس يلحقه الزمان واذا كان كذلك فتقدم أحدالموجودين على الآخراعني الذى ليس يلحقه الزمان امس تقدما زمانه اولا تقدم العلة على الملول اللذين هما من طبيعة الموجود المتحريث مثل تقدم الشخص على فاله ولذلك كل من شيه تقدم الموجود الغير متحرك على المحرك يتقدم الموجودين المتحركين أحدهما على انثاني فقدأ خطأ وذلك انكل موجودين من هذا الجنس هو الذى اذااعتبرأ حده ابالثاني صدق عليه انه اماان يكون معه وامامتقدما عليسه بالزمان أومتأخراعنه (ملت) من سلك هذا المسلك من الفلاسفة هم المتأخرون من أهل الاسلام لقلة تحصيلهم الذهب القدماء فاذن تقدم أحدالموسودس على الآخره وتقدم الوحود الذي هوامس عتغير ولافي زمان على الوجود المتغيرالذى في الزمان وهونوع آخرمن المتقدم وإذا كانذلك كذلك نلايصد في على الوجودين أنهما معاولاان أحدها متقدم على الآح فقول أبي عامدان تقدم المارى سجابه على العالم ليس تقدما زمانيا صحيح الكن ايس يفهم أخرالهالم عنه اذالم يكن تقدمه زمانيا الاتأخرالمه لول عن العلة لان التأخر يقابل التقدم والمققا بلانهامن جنس واحدد ضرو رةعلى ماسين في العداوم فاذا كان التقددم ايس زمانيا فالتأحرانس زمانداو بردعلي ذلك أبصنا انشك المتقدم وهوكدف بتأجرالعلول عن العلة التي استوفت شروط الملل وأما الفلاسفة للماوضعوا الموجود المتحرك ليس لكليته ممدأ بلزمهم هذا الشائ وأمكانهم ان يعطواجهة صدورالموجودات الحادثة عن موحود قديم ومن حجهم أن الموجود المتحرك ايس له

الواجبية فى انصافها بالوجود الى أمر خارج عن ذاته اوعينها فيلزم مقدمها على وجودها بالوجود (لايقال) ذات الواجب تعالى الوجب انصافه بالوجود وراك المناف المرخارج عن ذاته العملية المناف بالمرخان المعلقة والمكان فان شأن المعلقة أن برج أحمد الطرفين المتساو بين على الآخر فاذالم كن هنالك طرفان متساو بان فأى حاجمة الى العلة وما يقال الواجب هوالذى بقتضى ذاته وجوده فه مناه ان ذاته بحيث لا يجوزان لا يتصفى بالوجود لا ان هناك افتضاء وتأثير (لا نا نقول) الانصاف ليس مما يتصوران يستغنى المناف المناف المناف المناف المناف المناف المناف المناف المناف المنافق المناف

هما غداه بالكلية حقي تصوران يكون وأجمانظراالى ذاته شرورة احتياجه المهموضوف وصفة فهومن حيث هوه و لا يكون الا حائزا حصوله ولاحموله فلابد في ترجيح أحدجانبي حصوله ولاحموله من مرجح اماالذات أوغيرها فيازم أحدا لمحدثور من قطعا (وثانيها) ماذكره الامام الرازى رحمه الله تعالى وهوا نالانسلم ان عله الوجود يجب أن تسكون متقدمة على معداد له ابالوجود فأن العلة لا لاشان في تقدمها على المعلول وأماان ٢٦ هذا التقدم بالوجود فمنوع أملا يجوزان تسكون المساهرة من حيث هي علمة لوجودها

مداولاحادث الكليته أنهمتي وضع حادثا وضعمو جوداقب لأن يوجد فان الحدوث حركة والمركة منرورة في مقرلة سواء وضعت المركة في زمان أوفى غير زمان وأيضافان كل حادث فهو يمكن الحدوث قبل ان يحدث وان كان المتكامون سازءون في هذا الاصل فسماني الكلام معهم فيه والامكان لاحق ضرورى من لواحق الموجود المتحرك في الزمضر وروان وضع حادثاان يكون عوجودا فيل أن يوجد وهذا كالمكلام جدلي في هدذ اللوضع واسكنه أقنع من كلام القوم فقول أبي حامد ولو كان الله تعالى ولا عيسى مئسلائم كانالله وعيسي لم يتضمن اللفظ الأوجود ذات وعدمذات مموجود ذاتن وليسمن صرورة ذلك تقديرهي ثالث وهوالزمان صحيم الاانه يحب أن يكون تأخره عنه أيس تأخرازمانيا بالدات بل ان كان فدا العرض اذا كان المتأخر قد تقدُّمه الزمان أعني من ضرورة وجوده تقدم الزمان وكونه محدثا والهالم لامعرض لهمثل هذاضر ورة الاان كان خرامن متحرك مفهنل الزمان عليسه من طرفيه كاعرض أمسي وسائر الاشخاص الكاثنة الفاسدة وهلذا كله لمس بمن ههذا برهان واغما الذي سهن ههذاان الماندة غير صحيحة وماحكاه بعدمن حجة الفلاسفة فليس بصحيح (كال أوحامد) محيماعن الفلاسفة فانقيل لقولنا كانالله تعالى ولاعالم مفهوم ثالث سوى وجودا أتدات وعدم العالم يدايسل أنا لوقد رناعدم العالم في المستقمل كان و حود ذات وعزم ذات حاصلا ولم يصبح أن يقبال كان الله ولاعالم بل الصيح ان يقال يكون الله ولاعالم ويقال الماضي كان الله ولاعالم فين قوآنا كان و يكون فرق اذايس ينوب أحده أمناب الآخر فلنجث عمارجه اليه الفرق ولاشك انه مالا يفترقان في وحود الذات ولافي عدم العالم الف معنى ثالث فانااذا قلنالعدم العالم ف المستقبل كان الله تمالى ولاعالم قيل الماهذا خطأ فان كاناغا تقال على ماض قدل على ان تحت أفظ كان مفهوما ثالثا وهوالماضي والماضي مذاته هو الزمان والمساضي بغيره هوالحركة فانها تمضى عضى الزمان فبالصرورة يلزم أن يكون قبل العالم زمان قد انقضى حتى انتهى الى وحود العالم (قلت) حاصل هذا الكلام ان مرفهم ان في قول القائل كان كذا ولا كذا شم كمون كذا ولا كذام فهوما نالذاوه والزمان وهوا نذى مدل علمه لفظ كان مدارل اختلاف المفهوم ف هذا المعنى ف الماض والمستقمل وذلك انه اذا قدرنا وحودشي مامع عدم آخر قلما كان ولا كذا واذا فدرنا عدمه مع وجوده في المستقمل قلنا بكون كذاولا كذافته برالمفهومين يقتضي أن يكون هنما معنى ثالث ولو كان قولما كان كذا ولا كذالاً مدل افظ كان على معنى لكان لا يَعْتَرَق قولنا كان ويكون أوهذاالذىقاله كلهبين بنفسه لكن هذالاشك فيه عندمقايسة الموجودات يمضم الي بعض والتقدم والتأخراذا كانت عماشانها أن تكون فرمان فأمااذالم تدكن فرمان فأن اغظ كان وماأشهم ايس يدل في أمثال هذه القضايا الأعلى ربط اللبر بالمخبر مثل قولنا وكان الله غفو رارحها وكذلك انكان أحدها فى زمان والآخرايس ف زمان مثل قولنا كان الله ولاعالم ثم كان الله تعالى والعالم فلذ الثلايص فمثل هذه الموجودات هذه المقايسة التي عثل بهاواغا تصع المقايسة صعة لاشك فيهااذا ماقسناعكم العالم مع وجود الان عدمه بها يجبأن يكون فرمان انكان السالم وجوده في زمان عادالم يصم أن يكون عدم المالم في وقت وجود العالم نفسه فهوضر و رة قيله والمدم يتقدم عليه والعالم متأخر عنه ولان المتقدم والمأخرف المركه لايفهمان الامع الزمان والذى يدخل هدذا القول من الاختلال هوان

فتتقدم عليهذا بالاوجودا أولا ترى أن ماهسات المكتات علل قابلسة توجوداتهام وأنبالايحب تقدمهاعلها بالوحودوالا لزم وحدودا أشئ قسل وحودهوانكان تقسدم العلةالقاملية لأبالوحود فالأيحوران يكون الحال ف العلم الفاعلي ــــ أنضا كـذلك (فانقدل)اذا حدة زم أن تؤثر ماهيته قىمىدل الوجود**ڧ ر**جود تغسهافا لامجو زأن تؤثر تلك الماهية قمل وحودها [ ف و حود العالم وحيشذ لاعكن الاستدلال بوجود (قلنا) ضرورة العمقل فارقة بسيدما فانا نعسلم بالضرورة أن الشي مالم بوحد لامكون سسالوحود غيره مخلاف مااذا كان سينالو حودنفسهورد هدذاالحواب أيضايان القاعل للوحود لابدأن يلحظ العمقل له وحودا أولاحتي تكمنه أن للاحظ أهافادة الوحودلان سرته الايحاد مناحرة عن مرتمة الوحدود بالضرورة فان مالابو حدي شه لايتصور

هنه ا يجاد قطعاسواء كان أيجاد غيره أوا يحاد نفسه فلا يجو زان تـ كمون ماهيه الواحب من حيث هي مقتضية المقايسة فو حودها وأما الدله القابلينية فه عني مستفيدة للوحود والمستفيد للوجود لا يدوأن بلاحظ أه العقل الخيرة وعن الوجود حتى عكمه أن الاحفا أه استفادة الحاصل بحال كقيصيله فلا يجوز أن يتقدم قابل الوحود ودلك لان استفادة الحاصل بحال كقيصيله فلا يجوز أن يتقدم قابل الوحود ودلك لانت مؤثرة في ضرورة (مُ قال الأمام الرازي) معترضا على الشيخ العقد حوز أن تـ كمون ماهية الله في سيما لصفة من صفاته فالماهية اذا كانت مؤثرة في

صفة من صفات نفسها كانت علمة المك الصفة ولا يجوزاً ف يكون تقدمها على تلك الصسفة بالوجود والالم تكن العسلة نفس الماهية فقط بل الماهية الموجودة الكن ساء الشيخ ان الدلة هي نفس الماهية فثبت أن تقدم المؤثر على الاثر لا يجب أن يكون بالوجود (وجُوابه) ان الشيخ لم يقل ان نفس المساهية من حيث هي نكون سد الصفة من صفاته بل قال يجوزان تسكون ماهية الشي سيما المستعة من صفاته وأن تسكون صفة الهسبيال صفة أخرى مثل الفصل الخاصة واسكن لا يجوزان ٣٦ تسكون الصفة التي هي الوجود الشي

اغاهى سيساماه يتسمه الى استهى الوحوداو يسمون أخرى لأن السبامتقدم فيالوحود ولامتقدم بالوحود قبل الوحود مذمعمارته وادس فيهدلالة على أنالماهية منحشهيمدنغيم مدخلية الوجود تنكون سسالصفة دلالظاهران مرادهان الماهدة منحدث هيمن غبراعتمارالوجود لأسكون سميالشي فلايحوز أنتكون سيبالوجودها والالزم تقدمها غلى ألوجود بالوحودويحو زأن تمكون سببالغمره من المسقات ادلا الزم من سسمينه لها محد ذو روما بقال من ان الماهمة من حبث هي هي عكنان لمكون علقالصفة معقولة لهاكالار يعقالز وجية مثلاسهو لان كونهامن حدثهي مي مع قطع النظر عنوحودهامطاقاتارحا وذهنا متصفة بصفة أو علة لاتصافها بصفة محدث لامكونالو حودهالوحه مامدخل في ذلك الاتصاف وتلك الملة أصلا غيرمه غول نعر قد لا ركون المصوصية أحدد الوحودي ملمخل

المقايسة ان أخدت المقايسة بين الله تعالى والعالم فن هذه الجهة يبطل فقط هذا القول ولا يكون برهانا أعنى الذى حكاه عن الفلاسفة (قال أوحامد) مجيم اللفلاسفة عن المشكل مين في معارضة هذا القول قلنا المغهوم الاصلىمن اللفظين وجودذات وعدم ذات والامرا لثالث الذي فيداء تراق اللفظين نسمة لازمة بالاصافة الينابدايل انالوقدوناعدم العالمف المستقيل ثمقدونا لنابعد فلك وجعودا ثانيا ايكاعند ذلك نقول كانالله تعالى ولأعالمو يصح قولناسواء أردنابه المدم الاؤل أوالمدم الثاني الذي هو بمدالوجودوآمة انهذه نسبته الحالمستقيل يجوزان يصير ماضيا فيعمرعنه بلفظ المباضي وهذا كله لجزالوهم عن قوهم موحودممتد االامع تقد رقيل له (قات) القبل الذي لا منفك الوهم عنه نظن اله شي محقق موجوده وا الزمات وهُ وَلْجِيزَالُوهُمْ عَنَّ انْ يَقْدَرَتْنَاهِي الجُسِمِ فَ جَانَبِ الرَّأْسُ مِثْلَاالًا على سطير له فوق في توهيمانَ وراءالعالم مكانااما ملاءأوخلاء واذاقيل ليس فوق سطيحا لعالم فوق ولابعدا بعدمته امتذم الوهسمين الاذعان أقموله كااذا قيل لبسقمل وجودا امالم قمل مووجود محقق نفرعن قبوله وكاجاز أن يكذب الوهمفي تقديره فوق العالم خلاءه وبعد لانهايه أمبات يقال له انذلاء ليس مفهوما في نفسه وأما البعد فهو تادع لعسم الذي تتباعد أقطاره فاذاكان الجسم وتماعدا كان المعدد الذي هو تاديم له متناهما وانقطاع الخلاءوا لملاءغ يرمفهوم فثبت ان ليس وراءاا هالم لاخ الاءولاملاء وانكان الوهدم لابذعن القبوله فيكذ لك قال كاآن المعدالم كانى تابيع للعسم في كذَّلك المعدد الزماني تابيع للعركة فأنه المتداد المركة كانذلك امتداد أقطار الجسم وكالتقمام الدامل على تناهم أقطار الجسم منعمن اثمات بعد مكان وراءه فقام الدايل على تناهى الحركة من طرفيه بمنع تقدير بعد زمانى وراءه وأن كان الوهم مثيتها يخداله وتقديره ولابذعن عنه ولافرق بين المعد الزماني الذي تنقسم العدارة عنه عند الاضافة ألى قدل ورمدو بين المدالم كاني الذي تنقسم العمارة عنه عند الإضافة الى فوق وتحث فان حازا ثمات فوق لافوق فوقه حازأتهات قبل امس قهله قمل شحقق الاخدال وهمي كمافي الفوق وهذا لازم فلمتأمل فأنهسما تفقوا على أن أدس وراء العالم لاخلاء ولاملاء (قلت) حاصل هذا القول معاند تان احداهما ان توهم الماضي والمستقبل الذين هما القيل والبعدهما شيات موجودان بالقياس الى وهنما اذقد عكننا أن تتخيل مستقه للاصارماضه اوماضها كانقمل مستقملاواذا كانذاك كذلك فلمس الماضي والمستقبل من الاشهاء الموحودة بذاته اولاهما خارج النفس وجود واغماهي شئ تفعله التنفس فادابطل وجود المركة فباطلمفهوم هذه النسبة والمقايسة (والجواب) ان تلازم المركة والزمان صحيح وأن الزمان شي يفعله الذهن في المركة إلى كمن الحركة ايست شيطل ولاالزمان لاته ليس عتنع وجود الزممان الامع الموجودات التي لأنقدل الحركة وأماو جودا أوجودات المحركة أوتقد تروجودهما فيلحقه الزمان ضرورة فالهليس ههنا الأموجودان موجودية بالمركة وموجودايس يقبل الحركة ولبس عكن أن يثقلب أحدد الموحود سالي صاحبه الالوأمكن أن منقلب الضيرو ري محكا دلو كانت الحركة غير محكنة ثم وحدت لوحب أن تنقلب طميعة الموجودات التي لانقيل المركه الى الطميعة التي بقيل الحركة وذلك مستحيل راغا كانذلك لاز الحركةهي في شي ضرورة فلوكا نشا لحركة عُمَّلنة قبل و جود العالم فالاشياء انفارلة هي في زمان الضرورة لان الحركة الهماهي ممكنة فيما يقبل السكون لافي المدم لان العدم ليس فيه

فى اتصافها بها ومثل هذه الصفات يسمى لوازم الماهيات كزوجيده الاربعة فائد الاربعة متصفة بهاسرا ووجدت خارجا أوذها ا وا ما اتصافها بالزوجيدة معراة عن الوجودين فكلا (وما النها) ماذكره الأمام الفزالى ومحصوله منع كون وجود الواجب على تتدير ربادته وقيامه بالمناهيات محتاجالى فاعل مؤثر بناء على انه ازلى والازلى لا يحتاج الناوا على مؤثر فان عنوا بالمكن والمحاول ان أدعات فاعلى قطعة تسلسل العلل وقطعه يحصص المحتبرة سده وجودة الكون مودها زائداهل دَانَهُ مَ كَالْ (فَانَ قَبَل) فَتَكُونُ المَاهِ بِهُ سَيِّما الوجود الذَى هِوْتَابِع له (فلنا) الماهية في الاشياء الحادثة لا تكون السيّال وحود فكيف في القديمان عنوا بالسبّ بالفاعل أهوان عنوا به وجها آخروه وأنه لا بستة في عند فليكن كذلك ولا استّحالة في المتالات في السّمالة في المتالدة في المتالدة من المتالدة وماعدا ذلك في تعرف السّمالة والمتالدة وماعدا ذلك في المتالدة وماعدا والمتالدة وماعدا والمتابع المتالدة وماعدا والمتابع والمتالدة وماعدا والمتابع والم

امكان أصلاالا فوامكن ان يتعول المدموجود اولذاك لابد العادث من ان يتقدمه العدم ولاندمن أن يقترن عدم المادث عوضوع يقبل وجودا لحادث ويرتفع عنه العدم كالحال فسائر الاصداد وذاك أن أخاراذاصار باردافليس بتحول حوه راخرارة برودة واغما يتحول القابل العرارة واخامل المامن اخرارة الى البرودة (وأما المنَّاد الثاني) وهوأ قوى هذه العنادات فانه سفسطاني خبيث وحاصله أن قوهم القبلية قهل أبتدأ عالمركة الاولى التي لم يمكن قبلها شئ متحرك هومشل توهم المأيبال ان آخر جسم المعالم وهو الفرق مشلا منتهى منرو رةاماالى حسم آخر واماالى خلاء وذلك الامدهوشي يتبع الجسم كان الزمان هوشي يتبع للركة فانامتنع أن يوجد جسم لانهاية لهامتنع بعد غيرمتناه واذا آمتنع النويدد بعدغيرمته ادامتنع أدينته يكلجسم الىجسم آخراوالى شئ يقدرنيه بعدوه والخلاء مثلاو عرفاك الى غُـ برنم ابه وكذاك أخركة والزمان هوشي مأبع أهافان امتنع أن يوجد حركة ماضية غيرمة نا هي توكانت وهناس كفأولى متماهمة الطرف منجهة الابتداء امتنعان توحد لحاقيل اذلووحد فأقيل لوجدت قمل الدركة الاولى مركة أحرى وهذه المائدة هم كاقلنا خديثة وهي من مواضع الابدال المغلطة أن كنت قرات كاب اسفه طة وذلك هوالد كما كم الذى لاوضع له ولا يوجد فيه كل وهو الزمان والحركة كحمكم الكمالذي لدوضع وكل وهوالمسم وحدل امتناع عدم التياهي في الكموف الوضع دايلاعلي امتناعه فالكم الذى لاوضع له أوجه ل فعل النفس ف توهم الزيادة على العظم الموجود بالفعل أوانه يحبان المتهام المعظم آخرابس هوشئ موجودا فجوهرا اعظم ولاف حده وأما توهم القبلية والمعددية ف المركة المحدثة فشيم وجودف جوهره اعانه ليس عكن أن تمكون وكة محدثة الافرزمان أعنى أن يفصل الزمان على ابتدائها وكذلك لاعكن أن يتصور زمان له طرف ايس هونها به زمان آخراذ كان حدا لاانه للشئ الذى هونها يه للماضي ومبدأ للستقبل لان الآن هوا خاضر والحاضر هووسط ضرو رقبين المامني والمستقبل وتصور ماضرايس قبله ماض هوم ل وايس كذلك الامرف النقطة لان النقطة عهاية الخط وتوبيده مهلان الخطاساك فيمكن أن تترهم نقطة هي مبدأ الخط وليست نهايه لأخروالأن اليس عكن أن يوجد لامع الزمان المباضي والامع المستقيل فهرضرورة بعد المباضي وقبل المستقبل ومالا عكن فيه أن يكون قاعًـ آخذاته فليس عكن أن يُوجد قبل وجود المستقبل من غبراً ن يكون نها ية لزمان ماض فسبب هذا الغلطت مهالآن بالنقطة وبرهان انكل حركة محدثة قملها زمان انكل حادث لابد أن تكون معدوما والمسعكن أن يكون في الآن الدي يصدق عليه الهجادث معدوما فمقي أن يصدق علم اله معدوم في آن آخر عبر الاول الذي مدق علمه في اله وحدو بين كل آ نمن زمان لانه لا الي آن آنا كالابلى نقطة نقطة قدتس ذلك في العلوم فاذن قبل الآن الذي حدثت فيه المركة زمان ضرورة لانه متي تصورنا آنين فى الوجود حدث بينهما زمان ولابد فالفرق لايشيه القدل كالدل فهذا القول ولاالآن بشبه المقطة ولااا كم ذوالوضع بشبه الذي لاوضع له عالذي يجوزوجود آن ايس بحاضرايس قبله ماص فهو يرفع الزمان والآر بوضعه أنابهذه انصفة ثم يضع زماماليس ادميدا فهذا الوضع ببطل تفسه فلذلك ليس يصم أن ينسب وجود القبلية في كل حادث الى الوهم لان الذي يرفع القبلية برفع الحدث والذي ير فع أَن إِكُونَ الفرق فوقاً بِعَكْسُ هـ خَالانه يرفع الفوق المطلِّق واداار تَفِع الفوق المُطلِّق ارتفع الاسهفل

ماكان كذاك كانطرفا حصوله ولاحصوله بالنظر المه على السواء فيعتاج الىفاعل يحصله منرورة سواءكانقدعاأوحادثا (فانقلت) الوحدودامر اعتماري لاتعقمق أهفى الاعيان حتى المون طرفا حمد سوله ولاحمدوله متساو سننظ راألى ذاته فيحة اج الى الفاعل (قلت) هوان لم يحتج في و حوده الحالفاعل أمدميته لكن - صوله الماهية واتصاف ألماهيمة به لس محبث دستفني عمائحمله لاعلى معنى الإبحال الاتصاف موجودا العلىمعنيان تجعل الماهية منصفة مالوحدود (فانقلت) اذا أتصفت المأهية بالوجود بمدائل تكن متصفة به احتاجت في ذلك الانصاف الى فاعل عملها متعدفة يه وأمااذالم رل متصفه به فلانسام الاحتمام الى فاعل (قلتُ) نحن أمملم مالضرورة أن انصاف ألشئ بالشئ وأنثم يكن موجودا وحادثا بمدانلم بكن لايدفيهمن أمريحمل الدات متصفة بالصفة هي

اماالدات أوغيره ومنعه بعد مكابرة وقوله الدايل لم يدل الاعلى قطع تساسل العلل وقطعه بحصل محقيقة موجودة المطلق يكون وجوده زائداعليها (قلما) هم لابدعون الأبرهان قطع المسلسل بدل على عدم زيادة الوحود بل بنيتون ينظرنان بعدا ثمات مقطع الساسلة بأن يقال لابدأن يكون وجود ذلك المقطع عن ماهيته والالاحتاج الى علة موجمة للاتصاف هي اما الذات فتتقدم على وجودها بالوجود أوغب ما فلات كون مقطعا للسلسلة وقوله الماهية في الاشهاء المادئة لات كون سيباللوجود فكيف في القدم ان عنو

بالسبب الفاعل (قلنا) الاشباء المادئة وسنقدو بموده الحاميد اقديم تخلاف المدا الاولفان وجود ولا يحوز استناده الى غيره والالم يكن مبدأ أوّل فتهن استناده الحدثة على قدير زيادته على انهم لا يحزمون باستناده الى ذاته سي المالم ذلك بليوردون ذلك على سبيل الترديد والاحتمال لابطاله عنم قال رحمة الله تعالى الزاما فم الوحود بالماهية وحقيقة غير معقول وكالانعقل علمام سلاالا باصافة الى موجود بقد رعدمه فلائد قل وجود امرسلا الابالقياس الى سقيقة معينة ٢٥ لاسي اذا تعين ذا تا راحدة فكيف

بتمان واحسدا متمزاعن غبره بالمني ولاحقيقةله عَانُ نُو لِللَّهُ مِنْ فَوَ لِلسَّامِ مِنْ فَا فَعَدِهُ مَا واذانني حقيقة الموجودلم روقل الوحود والدايل اله ل كان هذا معقولا غراز أن بكون فالملولات وحود لاحتمقاله بشارك الاول فى كونه وجودا لاحقيقة أهو ساسه فيأن له عملة والاؤل لاعلاله وهدل أم سبب الااته غير معقول في نفسه ومالاسقلفنفسه فدان سق أهء له لايصهر معقولاوما يعقل فدات يقدر لهعله لا يخرج عن كونه معقولا (وفيه يحث) لأن مالابعقل الامضافا العشق آحرهو الوحدود الطلق وخصصت المارض للوحودات الخاصمة فأن ملاحظة العقل الأمصت لايلاحظ معهشيا آخرولو توجه إجمالي ممتنعة وأمآ الوجودانة اصالواجي الذى هو نفس حقدقــُـــة الواحب عندهم ومحالفة بالمقبقة عنسدهم أساتر الوجدودات الخاصسة ومعروضة الوحود المعلق فلانسلمانه لايعةلالا مصافأ ألى شيآ ترهو

المطلق واذاار تفع هذان ارتفع الثقيل والخفيف وايس نعل الوهم ف الجسم المستقم الايعاد المعيدان ينتمى الى حسم غيره باطلايل موواجب فانالمستقيم الابعاد عكن فيه الزيادة وماعكن فيه الزيادة فليس لهحد بالطمع ولداك وحبان نترسي الاجسام المستقيمة الى محيط جسم كرى اذكان هوالدام الذي لاعكن فيه زبادة ولانقصان ولذلك متى طلب الذهن أن يتوهم ف ألج سم الكرى انه صاف بنتهد إلى شيء غيره فقدتوهم باطلاوه فده كلهاأمو راءست محصلة عندالم كلمين ولاعندمن لم دسرع في النظار على الترتسب الصناعى وأيضا ليس بتمع الزمان المركة على ما تقدم النهاية العظم لأن النهاية نقسم العظم من قبل انه امو جودة فيه متم و حدا اعرض في موضعه المتفضي اشخصه والمشار اليه بالاشارة الى موضوعه وكونه موجودا فيالمه كمان الذي فيه موضوعه وليس الامركذلك في لزوم الزمان والمركة بل لز ومالزمان عن الحركة أشمه شئ بأنز وم المددعن المدود أعنى انه كالانتمين المددينة بين المدودولا يتكثر بتكثره كذلك الامرف الزمان مع الحركات ولذلك كان الزمان واحد المكل حركة ومتحركا وموجوداف كلمكان حتى لوتفهمنا قوما حتسوامنذا اصمافي مغارةمن الارض ليكأ نقطعان دؤلاء مدركون الزمان وان لم مدركوا شدا من المركات المحسوسات التي ف العالم ولذلك ما برى ارسطوط البس آن وجود الحركات في الزمان هي أشبه شي يوجود المهدودات في العددوذ لك ان المدد لايتكثر بتكثر المعدودات ولايتعين لهموضع بتعين مواضع المعدودات ويرى ان لذلك كانت خاصيته تقدير المركات ونقد بروجودا لموجودات المتحركة منحية ماهي متحركة كالتقدرا المدداء مانها ولدلك قال ارسطاطالمس فحدالزمان الهءمد المركة بالمقدم والمتأخر الذى فماواذا كان هذا هكذا فكاللهان فرضنامه توداما حادثا لمس الزمأن كمون المددحادتا دل واجب انكان معدودا ان يكون قداه عدد كذلك وأحسان كالأهنا حركة حادثه أن يكون قبلها زمان ولوحيد ث الزمان يوحود حركة مشاراتها أى سوكة كانت الكان الزمان اغا مدرك مع تلك الرك فهذا يفهم الثان طميعة الزمان أبعد شيمن طميعة العظم (قال أبرحامد) مجيما عن الفلاسفة عان قيل هذه الموازنة معوجة لات العالم ليس له فوق ولا تحت لانه كرى وايس للكرة فوق ولا تحت بل ان ميت جهة فوق من حمث انها الى رأسلة والاخرى تحتا من حيث انها الى رجليك فهواسم تجدّدله بالاضافة اليك والجهة التي هي تحت بالاضافة اليك هي فوق بالاضانة الىغبرك اذاقدرته على لدانب الآحرمن كرة الارض واقفا يحاذى أخص قدمه أخص قدمك بالجهدة أتى تقدرها فوقك من أخزاء السهاء نهاراهي بعينها تحت الارض ايسلاوماه وقعت الارض بمودالي فوق الارض بالدورة وأماالا وللوجود العالم فلايتصوران ينقاب آخراره وكالوقدرنا خشمة أحدطرنها غليظ والآخر رقدق واصطلحناعلى انسي ألجهة التي تلى الرقيق فوقا المحيث نتهيئ والجانب الآخرتحمتالم يظهر لهذا اختلاف ذاتى في الجراء العالم بل هي أسامي محتلفة قعامها مهيئه هذ والنشمة حتى لوعكس وضعها لانعكس الاسيروالعبالم في تمدل فالفوق والتحت فيه فسمة محهذة المك لا تختاف أحزاءالعالم وسطوحه فديه وأماا لعدم المنقدم على العالم والنها بة الاولى لو حوده فيذاتي له لايتصوران بتبدل فيصيرآ خراولا العدم المقدر عند نناءالعالم الذي هوهدم لاحق يتصوران يصمير سأبقافطرفامها يةوجودأ لعالم اللذان أحدهما أؤلوا لثانى آخرطرفان ذاتيان ثابتان لايتصور التبدل

وماهية مع كونه غيره الومانا بكنه بل بعوارض أضافية أو ما به وكون الحقيقة الواجدية وكيف عمرياً به لا يعقل الاممنافا لى حقيقة وماهية مع كونه غيره على المعنافا لله على المعنافا لله على الإبالا المعنافة الى معنافا المعنافا المعناف المعنافا المعناف المعنافا ال

الإجب أومًا عية مغروضة الوجودانداص كافى المكات ولايازم من كون الوجودانداص الواجبي موجودا بنفسه وغيرعارض للماهية كون الوجوداندا مساحة على المسلمة عندان عندان المسلم المستحق كذلك لانهما حقيقتان عندان المسلم المستمرا كلما فى الاحكام والكونه مخالفا بذاته المخصوصة لابالمروض كافى العوارض الشتركة بالحقيقة وليس المراد انه لاذات ولاحقيقة أولالا ألما الملائدة وحدود بنفسه وهوحة يقتم المحصوصة المناف المراد ان وحوده الماسم وحود بنفسه وهوحة يقتمه المحصوصة

فيهما بتدل الاضافة الهدما يخلاف الفوق والقعت فادا أمكننا أن نقول لدس للمالم فوق ولأتحت فلا أتمكذكم أأن تقولوا ليسرلو جودا امالم قبل ولايعدوا ذائبت القبل والبعد فلامعني للزمان سوي مايعبر عنه مَا القِيلُ والمعد (قلت) همذا الكارم هو حواب عن الفلاسفة في نها له السقوط وذلك أن حاصله ان الغوق والأسفال هذا مران مضافان لذلك عرض لهما التماس وهي وأما التسلسل الذى ف القبل والمعدفا مسروهما اذلااضافة هنالك واغياه وعقلي ومعني هذاان الفوق المتوهم للشئ عكن أن بتوهم سفلالذلك الشي والسفل عكن أن يتوهم فوقاوليس العدم لذي قبل المادث وهوالمسمى قبلاعكن أن يتوهم العدم الذى بعدالة دشالسمي بعدافات انشك بعدهدا باف عليهم لان اعلاسفة رونان فهنا فوقا بالطسع وهوالذي يتحرك المهالخفيف وأسيفل بالطميع وهوالذي يتحرك المهالثقيل والإكان الثقيل وأندفيف بالاضافة والوضعو يرون أن نهاية الجسم الذي هوفوق بالطبيع يعرض أوف الضيل انتهاءاماالحاخلاءأوملاءفهذاالداتيل أغاانكسرف حق الفلاسفة من وجهين (أحدها)انهم دمنسون فوقاياطلاق وأسفل باطلاق ولانصفون أولا باطلاق ولا آخرا باطلاق (والثاني) ان لمصدومهم أن بقولوا العدايس العلة في تخيل أن الفوق فوقاومر ورذاك الى غيرتها يذكونه مضافا بل اغماء رض ذلك القفيل من قيسل انه فم يشاهد عظما الامتصلايعظم كالم بشاهد شيأ محدثا الاوله فَمَل ولذلك انتقل أبو حامدة من لفظ الفوق والاسفل الحالوراء والخارج (قال ) مجساللفلاسفة قلنا لافرق فأنه لاغرض ف تعيين لفظ الفوق والمحتبل نعدل الي لفظ الوراء واندارج ونقول للعالم داخل وخارج فهذا هوسيب الغلط والماندة حاصلة مذه المعارضة فأنكسر مهذه المقله ماعاند به الفلاسفة من تشده النهارة ف الزمان بالنهابة في العظم وأما تحن فقد بمناوح - 1 الغلط في ذلك التشبيه عنا فيه مقدم و بمنا أنها معالدة سفسطائية فلامعنى لاعادة القول ف ذلك (قال أوحامد) صيغة ثانية هُم في الزام قدم الزمان قالوالاشك عندكم ف أن الله تعالى كان قادراعلى أن يخلق العالم قدل أن حلقه بقدرسنه أوما ته سنه أو أنف سنة أو مالانها بة أه وان هذه التقديرات متفاوتة في المقدار وألكه به فلايدمن اثمات شي قمل وحود العالم جمتد مقدر بعضه أمدواطول من البعض (قلت) حاصل القول الله متى توهمنا حركة وجد نامه بها امتدادا مقدرالها كانه مكيال فحاوا خركة مكيلة له ونجد هذالله كالوالامتداد عكن أن نفرض فيه حركة أطول من الحركه المفروضة الاولى ومايساويها ويطايقها من هذا الامتداد نقول ان الحركة الواحدة أطول من الثانية واذا كان ذلك كذلك وكان المالم له امند ادماء عدكم من أوله الى الآن فلنفرض مثلا أن ذلك هوألف سنة لان الله تمالى قادر عند حكم على أن يخلق قدل هد ذا المالم عالما آخر بكون الامتداد الذي يقددوه أطول من الامتداد الذي يقدر العالم الأوّل عقد ارتحد ودكد ال عكن أن يخلق قدل هـ ذاالثاني ثالثا وكل واحد من هـ ذه الموالم يحب أن يتقدم وجود مامتداد عكن فيه أن يقدر فيه مقدار وجوده واذا كأن هدذا الامكان في الموالم عرالي غديرنها ية أى عكن أنَّ يكون قد ل العالم عالم وقبل ذلك المالم عالمو عرالا مراكى غيرانها به فهذا امتداد مقدم على حسم هذه الموالم فهذا الامتداد المقدد الجيمهاايس عكن أن يكون قدرافان العدم ليس عقدد ولا يكون الا كاضرو رة فان مقدار الكهضرورة كمفيذاألكم المقدده والذي نسميه الزمان وهو يظهرانه متقدم بالوجود على كلشي بتوهم حادثا كاأن المكيل يندخي أن بكون متقدماعلى المكيل في الوحود فكاله لوكان هذا الامتداد

ويه يتمين والميزعن جيع ماعداء مخلاف وحودات المسمكات فانها ادست موحودة فالتسارج بل هي جمتناصة الوحدود في انقارج وتأسه للماهمات عارضه الماعسانفس الأمر (قوله) والداسل عليمات هذالو كان معقولا لمارأن وكون في المعلولات أبضاو حدود لاحقيقه أه (قلنا) محدوزان الكون غدام كونه في العلولات لان الوحود الفرااضاف الى الماهمة الكون موحودا سنفسه فلا يكون معلولا لا الكونه غيره مقول وبعض التأخ من من فلاسه الاسلام اخترع في اثدات أنواجب الوحودلا يفصله الذهنالىماهية ووجود مسلكا آخر تقسر بروان الواحب لذاته لوانقسرف الذهناليماه يةووجود لكاناه ماهمة كلمة واذا كانله ماهدة كلمة أمكن وجود حزئي آخرلهالذانها و راء ماوتع من الجزئي اذ نولم عكن الكان اما أن عتنم لذأته أو يجب لذاته لاسبيل ألى الامتناع والالمكان المرئى الواقم المشارك له

فُذَاته عَتَنَعَا أَيْضا باَعتبارماه بِنه فَيكُون الواجب لذاته عتنه الداته هذا خلف ولاسبيل الى الوجوب أيضا والالوقع الجزئي الذي فرضناه و راء ماوقع هذا خلف واذا كان مالم يقع من جزئيا تها عكما لنفس الماهمة في الوقع يجب أن يكون عكما أيضا باعتبار ماهيته فيكون واجب الوجود لذاته هو بعينه يمكن الوجود باعتبار ماهيته ولا شك في استحالته فاذن ان كان في الوجود واجب فليس له ماهية و راء الوجود بحيث يفصد له العقل الى أمرين فهو الوجود العث الذي لا نشد و بعثى أصد لا وهد ذا المسالك أيضا مردود فَوْلَقَائُلَأُن مَوْلِلاَسْلَانَ الوَاحِبِ لَوَاتَقْسَمِ فَالْمُعْنِ الْمُمَاهِيةُ وَوَجُودُ لَكَأَنُ لَهُ مَاهِيةً كُلُيةُ وَلَمْ لِاجْوِزَأْن يِكُونَ انقَسَامَه فَالْمَقَلَّ الْمُو جُودُولَكَانُ لَهُ مَاهِيةً كُلُيةُ وَلَا لِللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلِدُ مِن اللهُ وَجُودُولَكُ مِن اللهُ وَاللهُ مَا اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلّمُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلّمُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ عَلْمُ عَلّمُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ عَلْمُ عَلَّا عَلَيْكُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلْمُ الللللّهُ عَلْمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلْمُ الللّهُ عَلْمُ اللّهُ اللّهُ عَلّمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

المأهمة وذلك محالبورد هـذا الاخريات الوجود الواحس لأبتمورله ف الذمن وتسات صلاف الماهية المفروضة للوجود فى الدهن أما الاول فلان تسكتر حزثهات المساهدة اس الالانصمام عرضيات توجم التكثر فالوجود الواجي وجودصرف غير مخالطات فأصلافلا ينضم المهجم يزيقتضي تدكاثر المفرنيات واماالناني فلان كلُّ مأفهدله الذهن الى وحود وماهية فهوايس بمبالايقبل المرمني ولاهو مانع للشركة بدايل انعلابد وانكون واقما تحت مقولة منالقولات لما عرف من المصرفيها وما من مقولة منها الاوشوهد لهاجرتبات أوعسلمذلك بالاستدلال وفيه نظر لانه ان أرادان كل ماية مدله الذهنالى وجود وماهية كلية فهوغ يرمانع للشركة فسلرواكنه لايفسد المطلوب أعنى عدم زيادة الوجود عسمليا لماهية الموازأن لامفصله الذهن الىماهيــة كلية ووحود لكنه مفسله الذهنال

الدى هوالزمان حادثا يحدوث حركة أولى توجب أن يكون قيلها امتداده والمقدراه وفيسه كان يحدث وهوكالكلي لحاكذاك يجبأن يكون قبل كل عالم بتوهم وجوده امتداده يقدره فاذن لسهمذا الامتداد حادثالانه لوكان حادثا الكان له أمتداد يقدر ملان كل حادث له امتداد يقدره هو الذي يسمى الزمان فهذا هوأواق المهات التي مخرج عليها هذاالقول وهي طريقة ابن سينافى اثمات الزمان لمكن في تفهيها عسر من قبل الله مع كل بمكن آمدا أدوا حدومع كل أمدا أديمكن بقارته وهوموضع النزاع الا اذاسلمان الامكانات أأي قبل العالم من طبيعة المركز المرجود في العالم أعنى انه كمان هذا المركز الذي فالعالم من شأته أن يلحقه الزمان كذلك المكن الذى فقيل العالم فهذا ببين في المكن الذي في العالم [ولذللشيكن أن يتوهم منه وجودا لزمان (كال ابوحامد) الأعتراض ان هذا كله من على الوهم وأقرب طربق ف دفعه المقابلة الزمان بالمكان ما نا نقول هل كان في قدرة الله تعالى أن يخلق الفلك الأعلى في مهكه أكبرهما خلقه مبذراع فان قالوالافهو تجيزوان قالوا اح فبذراء ينوثلانه أذرع وكذلك يرتقى الامرالى غيرنها ية فنقول ف هـ ذا اثبات سدوراء العالم له مقددار وكيماذا لا كيريذراعن اوتلاثة يشغل مكاما أكبر من مكان يشغله الآخر بذراع فوراء العالم بحكم هذا كية نستدى ذاكية وهوالمسم أواللاء فوراء المالم خلاء أوملاء فالبوأب عنه وكذلك هل كان الله قادراعلي أن يخلق كرة المالم اصغر مساخلة هابذراع أو بذراعين وهل بين المتقديرين تفاوت فيما ينتني من الملاء والشهل الاحياز اذالملاء المنتفي عندنقصان دراعين أكثرها ينتني عندنقمان دراع فيكون اظلاء مقدراوا فالاءايس بشئ فكيف يكرون مقدرا وجوابنا ف تخيل الوهم تقديرا لامكانات الزمانية قبل وجود العالم بجوابهم ف تخيل الوهم تقدير الامكانات المكانية وراء وجود المالم ولافرق (فلتُ) هذا الالزام صحيح اذاجوز تر يدمة دارجوم المالم الى غييرنها ية وذلك الله يلزم على هذا النيوجد عن البارى سجالة شي مداه يتقدمه امكانات كمية لانهاية لهاواذا جازه فداف امكانات العظم حازف امكان الزمان فيوج درمان متناه من طرفه وانكان قدله امكامات أزمنه لانها يفلها (والجواب عن هذا)ان توهم كون العالم أكبر أوأصغرايس بصحيح بله وممتنع وايس يلزم من كون هذذا متنها أن يكون توهم مكان عالم قيل هذا العالم ممتنعاالالوكآ متطبيعة تمكن قدحد تتولم يكن قبل وجودا لعالم هنساك الاطبيعة أنطبيعة الضروري والمتنعوهو ين اذكرالعقل على وحود الطمائع الثلاثة لمتزل ولاتزال كحركه على وجود الصرو دىوالمة تآموه فداالعنادلا بلزم الفلاسفة لانهدم لايعتقدون ات العبالم ليسعكن أن يكون الأأصفريما هوولاأ كبرولوحارأن كمون عظمه كيرمن عظم وعرذاك الىغ يرتها ية لجازان توجد عطم لا آخراه ولو جازأن يو جسد عظم لا آخرله لو جدعظم بانفعل لانداية له وذلك مستحيل وهداشي فدصرح بهأرسطوطالمس بانااتز بدفي العظم الىغسرتها يةمستحيل وأماعلي رأى من محو ردلك الامكان ما يلحقه من عجز الحالق فاله يضم له هدد اللعناد الانالامكان ههذا يكون عقليا كما هو في قبل [العالم عندالفلاسفة وكذلك من يقول بحدوث العالم حدوثا زمانها ويقول أنكل جسم ف مكان يلزمه ا أن يكون قبله مكان وذلك اما حسم يكون حدوثه فيه واماخلاء وذلك أن المكان يلزم أن يتقدم المحدث مرورة فن يبطل وجودانا لأءو يقول بتماهى الجسم ايس بقدرات يصع العالم محدثا وكذَّاك من أنكر

هو به شخصية ووجودولا يكون انلك الهوية الشخصية ماهية كلية بل تكون هوية عتازة بداتها عماهدا ها ومانعة عن وقوع الشركة فيها من غيراعتبار تعييز الدعلى ماهية كافراد الشخص وان أراد ان كل ما يفصله الذهن الى وجود و معروضه فهو غمير مانع من الشركة في ناف وانذراجه تحت مقولة من المقولات غير مسلم وماذكر من وجوه المصرفيها فليس بنام على ما عرفت في موضعه وايضا المصرفيها فليس بنام على ما عرفت في موضعه وايضا المصروبية الما الما يقتل المناف المقولات ولانسلم المناف المقولة المناف المناف

مكنة ستى الزماندراجها ف من من الله المقولات والغصل الثانى عشر في أبعيزهم عن بيان أن الاول ايس بعد م كه والذي عول عليه المدكمة والدي عول عليه المدكمة والمنطقة المنطقة والمنطقة والمنطقة

من متأخري الاشعر بقوحودا خلا ففقد فأرق أصول القوح ولم أرذلك لحيروا كن حدثني بذلك عض من معتنىءذاهب القوم ولوكان فعل هدذاا لامتداد المقدر للعركة المذى هوكا اسكيل للسكيل هو من فعدل الوهمال كاذب مثل توهم المالم أكبرأ وأصغر عماهوعليه لكان الزمان غيرمو جود لان الزمان ليس هوشاً غيرماً يدركه الذهن من هـ ذا الامتداد المقدر العركة فانكان من المروف بنفسه ان الزمان موجود قيندني أن بكون هذا الفعل للذهن من أفعاله الصادقة المنسو بة إلى العسقل لامن الافعال المنسوبة الى الخيال (قال أبوحامد) فأن قيل ونعن نقول ان ما لاعكن اغبر مقدو روكون العالم أكبر عما هوعليه أوأصغرليس عكن فلا يكون مقدورا (قلت) هذا جواب الشنعت به الاشعر ية من أن وضع العالم لاءكن البارى أن يصيره أكبرولا أصغره و تعييز البارى تعالى لان البحراء اهو يجزعن المقدور لاعن المُستحيل (مُ قال أنوحًامد) ردًّا عليهم وهذا العذر بإطل من ثلاثه أو جه (أحدها) إن هذا مكابرة المقل فانالعقل فىتقديرالعالم أكبرا وأصفر بمناهوعليه فيذراع ايسهوكتقديرا لجمع بين السواد والساض والوجود والعدم والمتنع هوالجمع بين النفي والاثمات واليه ترجه عالمحالات كآها فهوتحمكم باردفاسد (قات)القول بهذا هوكما قال مكابرة للعقل الذي هوف بادى الرأى وأماعنه دا اهقل الحقيق فليس هومكابرة فأن القول امكان هـ ذاأو بعدم امكانه عما يحتاج الى برهان ولذلك صدق في قوله الله ليسامتناع هدذا كتقد ترالجه عبين السواد والمياض لان هذامعر وف منفسسه استحالته وأما كون العالم لاعكن فيه أن يكون أصغر أوا كبريما هوء ليه فليس معروفا ينفسه والمحالات وان كانت ترجم بنعو بنأحدهما أن يكون ذاك معر وفالنفسه انه محال والثاني أن يكون لزم عن وضعه لز وماقر بيا أوبعيدا بحال من المحالات المعروفة بأنفس حاانها محال مثال ذلك ان فرض ان العسالم عكن أن يكون أكبرأ وأصفر يلزم عنه أن ،كون خارجه ملاءأ وخلاء وصع خارجه ملاء أوخلاء يلزم عنه محال من المحالات اما الخلاء فوجود بعدمفارق وأما الجسم فكونه متحركا اماالي فوق واماالي أسفل وامامستديرا فانكان ذلك كذلك وجب أن يكون جزأمن عألم آخر وقد نبرهن ان وحود عالم آخر مع هدا الممالم محال فى العلم الطميعي وأقل ما يلزم عنه الخلاء أن كل عالم لابدأه من اسطقسات أربعة وجسم مستدير يدو رحوله أفن أحب أن يقف على هذه فليضرب اليها بيده ف المواضع التي وجب ذكر ها وذلك بعد الشروط التي يحب أن يتقدم وجودها فى الماظر فظر الرهانيا ، ثمذكم الوحم الثاني فقال الهان كان العالمعلى مآهوعليه لأتمكن أن يكون أكبرمنه ولا أصغر فوحوده على مآهوعليه واجب لامحكن والواجب مستغنعن عنعلة فقولواء كالهالدهر يون من نفى الصانع ونبي سبب هومسابب الاسباب وليس هذامذه يكم (قلت) الجواب عن هـ ذا أما يحسب مذهب ابن سعنا فقر يب وذلك ان وأجب الوجودعنده ضربان واحسالوجود لذاته وواجب الوجود بفيره والجواب فهذاء ندى أقرب وذاك اله يجب فالاشياء الصرورية على هـ قرا القول أن لا بكون لها فأعل ولاصائع مثال ذلك إن الآلة الق ينشر بهاالمشبهي آلغمقدرة فى الكهية والكيفية والمادة أعنى انها لاعكن أن تكون من غبر حديد ولايحكن أن سكون بغير شدكل المتشار ولاعكن أن يكون المتشار بأى قدّرا رفق وليس أحديقول انّ المنشارهو واجب الوحود فانطرما أخس مدفوالمغالطة ولوارتف عت الضرورة عن كيات الاشماء

الوجود يحسموه والطلوب المتونة الىدولى وصوره فلمامر في استدلالهم على قدمالعالم واماان وأجب الوحود لأستقسم بالمني ولا مالكم فلأنالش النقسم بالعني أوبالكاغمايج عادو حواله والمزوع الر الكل فألشي المنقسم بحب عاهوغيره قلايكون واحدا لذاته بلء كالكون وحويه بالذير (وحوابه)انالانسلم انهمتقسم بالقسمة المدوية الى ھيولى وصورة وماذكر من الدامل عليه فقد عرفت فساده فعماسمتي لرهو أمر يستبطف نفس الامر كأهو عندالحس غيسهر مركتكب لامن الحبولي والصورة ولامسن الاحراء التي لا تقيراً كما قال عظيمهم أولاطون والانقسام ماليكم الى حراء مقداريه المس انقساما بالفحول بألقدوة فقط لان الجسم البسديط متمال واحد عيدهم لاانقسام فيسه والفعل الى أحراء مقدارية بل بالقوة فقط فلا يكون المسم المسمط عسب هذاالانقسام واحمابا لجزء لأن الجسرء أيس بموحود ممهوأيضالانسارانااشي المنقسم اذاكان واجبا

بنزته لأو بكون واحدابد اله برا مكاوا غايكون كداك لولم مكن أجزاؤه واحدة فانها اذا كانت أجزاؤه واحدة وكان المسنوعة وجوده الابتوقف الاعلى أجزائه فهو النظر الى ذاته يسخى الوجود فيكون واحب الوجود وقد يدفع هذا الاخبريان كل واحد من الجزاع لاشه في أنه غير لذات وان الدات محتاجة اليه فتكون الذات في نفسها وفي قررها محتاجة الى غيرها فلاز كون الذات بدون الفير غير كافية في وجودها و بان أحد جزائه أن لم يقم بالآخر لم بكن المركب منهما واحدا وحدة حقيقية بل يكون كالانسان الموضوع بحنب الحجر وَهذا منه ورَّى وان قام به كان أحد حرايه أخرى منهما واجداً بل الواجب هوالجزء الآخر فقط وقد ساقش في المقدمة القائلة بأن أحد حرايه ان لم يقم بالآخراد يكون المركب منهما واحداحة بقياً وقنع ضروريته و بأن أخراء مان كانت مكنة يلزم انظف والافان كان كل منه أواجدا يلزم تعدد الواجب وقد تبين بطلانه أو بقعنها ٢٦ فهوا لواجب والمافى معلول و بردعليه يلزم انظف والافان كان كل منه أواجدا يلزم تعدد الواجب وقد تبين بطلانه أو بقعنها ٢٦ فهوا لواجب والمافى معلول و بردعليه

ان أسدد الواحد لم يدت مطسلانه عباذكر وم من الدايسل فلابندقع الالزام عنبهذا الوجه والوء الثاني) انكل بديم وان لم الزم أن يوجد جسم آخر من فوعه باعتسارماهدته ادمن الاحسام ماايس له نوع متعسدد الاشمياص كآجرام الافلاك فاندقيقة كل منها مخالفة لمقيقية الآخراسكن الامتدادات الجسمانية التيهي اجزاء الأحسام متشاركة في الطميعة النوعيمة لان الامتدادا ليسماني طبيعة بوصة محسله وكل امتداد جسمانی بوجدشی آخر من نوء ـ ه وكل ما يو جـ د شئ آخر من نوعه و فهو معملول لانالطسعسة المتعددة في الخارج لكون معملولة لانتمددهاق الحارج لابكون لذاتهما بل اغبرها وكل جسير معلول لان كون الجزء معساولا يستلزم كون الكل معلولا ولاشيء مزالعاول بواحب الوحدود (وجوابه) انا لانسلم الالمتسداد المسماني طسمة نوعمية ولم لا يحوزان ، حسكون

المصنوعة وكيفياتها وموادها كانتوهه الاشعرية ف المخاوقات مع الخالق لارتفعت الحكة الموجودة فالسائم وفالخلوقات وكان يمكن أن يكون كل فاعل صانعا وكل مؤثر ف الموجودات خالفا وهذا كله ابطال العَلْق والحمكة (قال أبرحامد) الثالث هوان هذا الفاسد لايجزانفهم عن مقابلة و الهونقول الله لم يكن وجود المالم قبل وجوده مكما بل وافق الوجود الامكان من غير زيادة ولانقصان (فانقلتم) فقد انتفل القديم من الجحزالي القدرة (قلمًا) لالان الوجود لم يكن عمكًا فأربكن مقدورا فامتناع حصولًا ماليس بممكن لايدل على البحز وانقلتم انه كيف كان يمة نعافصار يمكنا فلذاولم يستحيل أن يكون يمتنعا ف حال ممكاف حال (فان قلم) الاحوال متساوية (قيل الكم) والمقادير متساوية في ميف يكون مقدرا بمكنا كاأن الشئ اذاأخذمغ أحدالضدين امتنع اتصافه بالآخرواذا أخد دلامعه أمكن انسافه بالآخر أوأكرمنه أوأصغر بمقدارص غيرمتنعافان لميسمل هدانهذا لايستحيل فهدده طريقة المقالمة اومة والتحقيق فالبواب ان ماذكر وممن تفدر برالامكانات لامعنى له واغيالله م ان الله تعالى قديم قادر لاعتنع عليه الفعل أبدالوأراده وليس فهذا القدرمايو جب اثبات زمان عندا لاان يصنيف الوهم اليه يسليمه أشياء أخر (قلت) حاصل هذا القول أن تقول الأشعر بقلافلاسفة هذه المدالة عندنا مستحيلة أعفى قولما القائل ان العالم عكن أن يكون أكبرا وإصغر وذلك أن هذا السؤال اغما يتصور على مذهب من يرى ان الامكان يتقدم خروج الذي الى الفعل اعنى وجودا اشى المدكن بل نقول ان الامكان وقع موقع الفعل على ما هوعليه من غير زياد فولا نقصان (قلت) الاان عد تقدم الامكان الشي المكن جحد المنهر ورأت بأن المحكن يقابله المتنع من غدير وسط سنهما فان كان الشي ليس مكافيل وحوده فهوجمتنع ضرورة والمتنع الزالمه وجودا كذب محال وأما الزال الممكن موجودا فهوكذب محكن لاكذب مستحيل وقولم مان الامكان مع الفعل كذب فأن الامكان والف مل متنا نصان لا يجتمعان في آن واحدقه ولاء يازمهم أن لا يوجدا مكان لامع الغمل ولاقبله واللازم الصيح الدهمرية ف القول ايس هوأن ينقل القديم من ألجعز الى القدرة لانه لايسمي عاجرا من لم يقدر على فدل المتنع وأغا اللازم الصيم ان يكون الشي انتقل من طيمعة الامتناع الي طبيعة الوجودوهذا مثل انقلاب المسروري مكناوا ترك شئما ممتنعا فى وتت ممكنا فى وقت لا يخر جه عن طسيعة الحمدن فان همذه حال كل ممكن مثال ذلك أن كل ممكن فوجود ومستحيل في حال وجود ضده في موضوعه فاذا سلم المصمران شياً ما ممتنع في وقت بمكنف وقتآ خونقد سلمان الشئ من طميعة المكن المطلق لامن طبيعة المتنعو يلزم هذا اذا قرض ان العالم كان عتنعاقبل حددوته دهر الانهاأية لدان يكون اذاحدث أنقلت طديمة ممن الاستحالة الح الامكان وهذوالسئلة غبرالتي كأن الكلام فيها وقدقانا اناخر وجمن مستله الحامسة المتال من فمل السفسطائيين وأماقوله والتحقيق فالجواب أنماذكر وممن تقديرالامكامات لامعني له واغماالمسلم ان الله تعالى قديم كادر لاعتذع عليه الفعل أبدالو أراده وايس ف هذا القدرما يوجب اثبات زمان ممند الأ أن يصيف الوهم اليه بتسليمه أشياء أحرفا به أن كان المس في هذا الوضع ما يوجب سرمدية الزمان كافال فغيدهما يوجب أمكان وقوع العالم سرمد باوكذاك لزمان وذلك ان الله تعالى لم يزل قادراء لى الفعمل فابس ههنامانو جبامتناع مقارنة فعله على الدوام لوجوده بل اهل مقابل هذاه والذي يدل على

الامتداد الجسماى هي مض الاحسام محالف بالحقيقة اسائر الامتدادات الجسمانية ومطلق الامتدادا لجسماني بكون حنسا أوعرضا عاما بالقياس المالانوعافانهم لم نذكر والسان كونه طبيعة نوعية شدياً يعتديه وماذكر هالشيخ من ان طبيعة الامتداد الجسماني لجيرع عاما بالقياس المهالان على عاما بالمتداخل المتداخل المتحدد عنصرية وتلك الاحسام طبيعة نوعية لان جسمية اذاخا أفت جسمية أخرى كان ذلك لأجل أن هذه حارة وتلك بادرة أوهذه المدكنة موجود والطبيعية إلى المتداخلة من خارج فان الجسمية أمر موجود في المارج والطبيعية إلى المتدام حدد الموقد

انصاف هذه الطبيعة فى اندارج الى الطبيعة الجسمية المتازة عنها فى الوجود مخلاف المقد ارالذى هوفى نفسه ايس شيا محصلا مالم يتنزع بان يكون خطا أوسطها اذليس المقد ارموجود او الخطية مؤجود الآخر بل الخطبة نفسها هى المقد ارية المحولة عليها فالجسمية مع كل شى يغرض شى متقرره وجسمية فقط من غير زيادة واما المقد ارفايس مقد ارافقط بل لايدمن فصول حتى يوجد ذا كامتقرية اما خطا أوسطها أوجسها تعليها وكل ما كان اختلافه باندار حيات دون الفصول كان طبيعة فوعية فغير تام لا نالانسام ان

الامتناع وهفالا لكون قادراف وقت ويكون قادرافي وقت آخر ولايقال فيه المقادرالاف أوقات المحدودة متناهية وهومو جودأزلى قديم فعادت المسئلة الحاهل يجوزان يكون العالم قديما أومحدثا أولايحو زأن مكون قدعها أولا يحوزان مكون محدثا أويحو زأن بكون محدثا ولايجو زأن يكون قدعها وان كان محدثافهل يحوز أن مكون فعلالفاعل أول أولافان لم يكن في العقل امكان الوقوف على وأحد من هذه المتقايلات فلير جع الى السماع ولاتمد هذه المسئلة من العقليات واذا قلما ان الاول لا يجوز عليه ترك الفعل الانضل وفعل الادفى لابه نقص فأى نقص أعظم من أن يوضع فعل القديم متناهيا محدودا كفعل المحدث معان الفعل الحدود اغمايتصورمن الفاعل المحدود لامن الفاعل القديم الغير محدود الوجود والفعل فهدندا كله كاترى لايخني على من له أدنى بصر بالمعقولات فكيف يتفع على القديم أن يكون قبل الفعل الصادرالآن فعل وتبل ذلك الفعل فعل وعرداك في أذهانه الحاعم خهاية كايستمر وجوده أعنى الفاعدل الىغد برنهاية فأن من لايساوق وجوده الزمان ولايحيط بهمن طرفيه يلزم ضرورة أن يكون فعله لا يحيط به الزمان ولايسا وقه زمان محددود وذلك ان كل موجود فلا يتراخى فعله عن وجوده الاأب يكون منقصه من وحوده شي أعنى أن لايكون على وجوده المكامل أو يكون من ذوى الاختيار فلا بترأخي فعله عن وجوده عن اختياره ومن بضم أن القدم لايصد وعنه الافعل حادث فقدوضع أن نعله يجهم مامضطر وانه لااحتماراه من تلك المه ف فعله (الدليل الثالث علىقدم إلمالم) قال أبوهامدة سكوامان قالواوجود العالم مكن قدل وجود ماذيستحيل أن يكون متنعا ثم بصيرى كتأوهذا الامكان لاأول له أى لم تزل نابنا ولم تزل العبالم يمكنا وجوده اذلاحال من الاحوال يمكن أن يرصف العلم فيه عنه عنه الوجود فأذا كان الأمكان فم ترك فالم كن على وفتى الامكان أيضا لم يرك فان معنى قوانا أنه بمكن وجوده أنه اس محالا وحوده فاذا كان بمكاو حوده أبدالم مكن محالا وجوده أبداوالافان كأن محالاو جوده أبدابط لقواناانه يمكن وجوده أيداوان بطل قوانا أنه يمكن وجوده أبدابط لةولناان الامكان لم رفوان بط لقولنا ان الامكان لم يرف ص قولنا ان الامكان له أول وادا منح أنله أوّلا كان قبل ذلك غير مكن فيؤدى الى أثبات حال لم يكن المآلم فيسم عكما ولا كان الله تعالى عليه قادرا (قلت) أمامن يسلم أن العالم كان قبل أن يوجد عكمًا مكانا لم يُزل فاله يلزمه أن يكون العالم أزليالان مالم يزل محكاان وضعائه لم يزل موحود الم بكن يلزم عن انزاله محال وما كأن مكا أن يكون أزليا قواجب أن يكون أزليا لان آلذي عكن نيسه أن يقبل الازاية لاعكن فيه أن يكون فاسدا الالوأمكن أن يه وِدَا الْفَاسِدُ أَزَايِا وِلْذَلَاكَ مَا يَهُ وِلَ اللَّهُ مَكُمْ انْ الْأَمْكُانُ غَيَالًا مُوّ وَالأَزّاءِ مُوّ وَصرورى (قال أبوحامد) الاعتراض أن يقال العالم لم بزل ممكن الحدوث فلاجرم مامن وقت الاو متصورا حسدالله فيه واذا قدر مو جودا أبدالم يكن حادثًا لم يكن الواقع على وفق الامكان بل على خلافه وهدا كقولهم فالمكان وهوان تقديرالمالم أكبرهم أهوأ وخآنى جسم نوق المالم تمكن وكذا آخرنوق ذلك وهكذا الى غسير تهاية ولانهاية لامكان الزيادة ومع ذلك فوجوده مسلاء مطابق لانهاية له غسيره كدن وكذلك وجود لا ينتمى طرفه غير مكن بل كارة آل ان الممكن حسم متناهى السعاج ولمكن لا تتمين مقاديره ف المكبر والصغر وكذلك الممكن الحدوث ومدادى الوجود لا تتعين ف التقدم والتأخر فاما كوتساد نامتعينا

المسسمية مسيع كل مي بفرض شيء تقسر رهو حسيسة فقطام لايحوزان تكون الطبيعة المسمية امرا مم المالقدار لايتصو ووسودهاالابان ينضم اليها أعسول مقومة ألماو بمدتنوعها بها ينصم الهاأمو رخارحية عنها ومآذكر ممن الاختلافات بالأمو رانكار دية مسلم واكمن انحصاراختلافهأ فبهممنوع وأيضالم لايجوز أن تمكون طمائع متحالفة ويكون امتيازبهضمها عين بعض آخر بذواتها لابالفصول والاختدلاف بألحار حسات مكون تايما لأختسلاف حقائفها (فان قلت) هب ان ماذ كر من الدليل من على انتفاء الجسمية عنه تعالى غير تأم اسكن البرهات قددل على كون الواحب مقطعا اسلسلة المركمات وعدلة فاعليه لهارالجسم لأبحوزأن مكون فأعلاله الان ألم سروما محلفيه منالاعراض انمايؤثر فكابلله وضع مخصوص بالنسمة البه فانالنارلاتسمن أىشئ

اتفق ال ماكان ملاقيا لمرمه أأوكان له وضع خاص بالنسمة اليهاوكذلك الشمس لا تضيء على النسبة اليه وضع بالنسبة اليه و ما التحق على شي الما كان مقاء للجرمها وهدفه القدمة أعنى عدم تأثيرا لمسموما محل شي الله في النسبة اليه وضع بالنسبة المداولات قبل وجودها لا وضع لها بالنسبة الحمن الامنداد المنزي المنافع المنافع المنافع المنزورة فلا يكون الواجب جسم الان الواجب لا يدوان يكون على مستقلة الملول أول

تن سلسلة الحكات عنى سقطع التسلسل به امر من البرهان (قلت) لانسل ان المنسخ و ما يعل قيد من الاغراض لا يؤثر الاف قابل له وضع محمدوص بالنسسة اليه ودعوى الضرورة غيره موعة وماذكر من استقراء أحوال الاحسام في تأثيرا تها تصربة ناقصة غير شامد له فلا بكون حق على كه ولم فيه مسالك شامد له فلا بكون حق على كه ولم فيه مسالك الاول و ما في معمد ولا عندة ولم احتمال المنافقة عنده وكل محرد كذلك يصم أن يكون ٣١ معمد ولا وكل ما يصم أن يكون معمولاً

ولايعم أن يكوث عاقلااذا كان محردا كالمالفهاما اله تمالى محرد عن المادة ولواحقها فلماثمت منانه تمالي ليس بجسم ولا حسماني وأماان كل محرد كدداك بعيم أن يكون معقولا فلان ذاته منزهمة عنالموارض الخزئيمة الاحقة الشي بسبب المادة فالوجسود أنفارجي المقتصية للأنقسام ألى الاخزاء التماينة فى الوضع وهي الما نعة من التعدقل فأذا كان محسرداعها لم يكن فيسه مأتع من كونه ممقولادل كلون فينفسه صالحالأن يعقل من غدير احتياج اليعل يعمليه حتى رصد برمعة ولا فان لم وسقل كان ذاك من جهدة ألهاقل وأماأت كل مايصيح أن كون معقولا يصوران مكون عاقلا أذاكان تحردا قائما مذفسه فأنكل مأيصع أن مكون معقولا بصمان كرن معقولامع غيرهوكل مايصم أن يكون معقولا مع غـ بره يصع أن كون عاقلااذا كان محردا كالما منفسه أماالصفرى فلان كل مايصح أن دوسقل

فأنه الحيكن لاغير (قلت) امامن وضع ان قبل العالم امكا باواحدا بالمددلم مزل فقد يلزمه ان يكون العالم أزايا وأماءن وضمأن قبسل العالم المكانات للعالم غسيره تناهية بالعدد كارضع أبوحامد ف المواب فقد يلزمهم ان يكون قبل هسذا العالم عالم وقسل العالم الثاني عالم ثالث وعرذ للثّ الى غسير نهامة كالمال في أشخاص الناس وخاصة اذاوضع فسأدالمتقدم شرطا فيوحود ألمتأخر ومثال ذلك أندان كان الله سبحانه كادراعلى أن يخلق قمل هذا المالم عالما آخر وقمل ذلك الآخر آخر فقد لزم أن عرالامرالى غمير نهاية والالزم أن يوصل الى عالم ابس يمكن أن يخلق قبله عالم آخر وذلك لا بقول به المذكراً مون ولا تعطيه حِمْم التي يحمَّدون بهاعلى حدوت العالم واذا كان مكا أن بكون قبل هذا المالم عالم آخر الى غسير نهاية فانزاله كذلك قديظن يهأنه ليس محالا أكمن انزاله كذلك اذالخص عنه فظهر انه عمال لانه بلزم أن آكون طبيعة هذا العالم طبيعة الشخص الواحدالذى ف هذا العالم الكائن الفاسد فيكون صدوره عن البدا الاؤل بالمحوالذي صدرعنه الشخص وذلك سوسط محرك أزلى وحركته أزارة فككون هذاالسالم خرأمن عالم آخر كالحال فالاشخاص الكاتنة الفاسيدة في هذا العيالم في الاضطرار لما ينتهي الامر الى عالم ازنى بالذهن أويتسلسل واذا وجبقطع التسلسل فقطعها بهذاالعالم أولى أعنى بأنزاله واحدا بالعدد أ زار ا \* دارل راب م له مره والنهم قالوا كل هاد ث فالمادة التي فيه تسمقه الذلارستغني الحادث عن مأدة فلا تكونالمادة حادثة واغال ادف الصوروالاعراض الى قوله فلم تكن المادة الاول حادثة عال (قلت) حاصل همذا القولان كلحادث فهوعكن تمل حدوثه فانالأمكان دستدعى شميأ يقوم بهوه والمحل القابل الشي المكن وذلك ان الامكان الذي من قمل القابل المس لله غي أن ومتقد فيه أنه الامكان الذي من قبل الفاعيل وذلك ان قولنا في يدانه عكن أن يفعل كذاغ مرقوا نا في المفعول اله يمكن ولذلك يشترط في امكان الفاعل المكان القابل اذا كان الفاعل الذي لا عكن ان مسعل جمتنما فاذا فم عكن أن بكون الامكان المتقدم على الحادث غيره وضوع أصدلا ولاأمكن أن يكون الفاعل هوا اوضوع ولا المدكن لإن المسكن اذا حصدل بالف على ارتفع الآمكان فلم يق الاان يكون الخامل للامكان هوالشئ القابل المكن وهوالمادة والمادة لاتتهكؤن بماهي مادة لأنها تحتاج الى مادة وعرالامراك غيرنهاية الله النكانت مادة متكونة فرنجه قاماهم مركمة من مادة وصورة وكل متكوّن فاغا متكوّن من شيّة ا فاماأن عردلك الى غيرتها يه على استقامة في مادة غيرمتناهيـ قردلك مستحيل وإن قدرنا محركا أزليا لانه لاتوحدشي الفعل غبرمتنا مواماأت تكون الصور تتعاقب على موضوع غبركاش ولافاسدو مكون تمانيها أزليا ودورا مانكان ذلك كذلك وحبان يكون ههنا حركة أزاية تفيد هد ذا التماقب الذي في المكأننات الفاسيدات الازلية وذلك أنه نظهرأن كونكل واحده من المتكونات هوف ادللا تخر وفساده هوكون لغبره والايتكون شئمن غبرشئ فانمعني التمكون هوا نقلاب الشئ وتغيره بماهو بالقوة الى الفد عل ولذلك فليس عكن أن يكون عدم الشي هوالذى بحقول وجودا ولاهوا لشي الذي توصف الكون أعنى الذي نقول قسه اله سكون فيق أن لا يكون ههذا شي حاصل المدور المتضادة وهي التي متعاقب الصورعليما (قال أبوحامد) الاغتراض أن يقال الامكان الي قوله المادة (قلت) أماآن الامكان يستدى مادة مو جودة وذلك بين فانسائر المقولات الصادقة لابدأن تستدعى أمرا

فتعقله عننع أن ينفل عن صفة الم عليه بالوجود والوحدة وما يحرى مجراها من الامور العامة والمسكول على شئ بشئ بفتضى تصورها معافات كل ما يصع أن يعقل يصع أن يعقل يصع أن يعقل بعض أن يكون مقارنا كل ما يصع أن يكون مقارنا كل مقولا مع غيره كا عام عامال في القوة العاقلة فيكون مقارنا أنه مقارنة أحداكم الين للا خروكل ما يصع أن يكون مقارنا الميرومن المعقولات يصع أن يكون عافلا اذا كان مجردا قامًا بنفسه لان كل ما يصع أن يكون مقارنا المعرود مقارنا المعرود من المعقولات يصع أن يكون عافلا اذا كان مجردا قامًا بنفسه لان كل ما يصع أن يكون مقارنا المعرود من المعقولات يصع أن يكون مقارنا المعرود من المعرود من المعرود على المعرود من المعرود المعرود على المعرود المعر

اذا وسدق المستعداد المقارنة يصعم مقارت اذلك القير لان تحق المقارنة المطلقة لا تتوقف على القارنة في المقل الأهي استعداد المفارنة المطلقة متقدم على القارنة المطلقة متقدم على القارنة المطلقة متقدم على المقارنة المطلقة متقدم على ذلك الذي فصدة المفارنة المطلقة متقدم على المقارنة في المقارنة المقارنة في المقارنة في المقارنة في المقارنة في المقارنة في المقارنة في المقار

موحودانار براانفس اذا كان الصادق كاقيل فحده انه الذي يرجد في النفس على ماهوعليه خارج النفس فلابد في قوادا في الشي المعكن أن يستدى مذا الفهم شيأ يو حد فيه هـ ذا الامكان وأما الاستدلال على العلايستدى الامكان موجودا يستنداليه يدليل أن لحتم لايستدى موجودا يستند المهفقول سغسطائي وذلك أن المتنع يستدى موضوعا مثل مايستدى الامكان وذلك بن لأن المتنع هو مقايل الممكن والاصداد المتقابلة تقتضى ولايدم وضوعافان الامتناع الذى هوسلب الأمكان فانكان الامكان يستدى موضوعا فان الامتناع الذي هوسلب ذلك الامكان قتضي موضوعا أيضامثل قولنا ان وجودانقلاء عمتنع بان وجود الابعاد مفارقة عمتنع خارج الاجسام الطبيعيسة أوداخلها ونقول ان الضدين متنع وحودها في موضوع واحدون قول آمه متنع أن يوحد الاثنان واحدا ومضى ذلك في الوجودوهذا كله بين منفسه فلامعني لاعتدارهذ والمغالطة التي اقيم اههنا (كال أبوحامد) والثاني أن السواد والدياض الى قوله اليها الامكان (قلت) هذه معالطة قان المدكن يقال على القادل وعلى المقدول والذى يقال على المرضوع يقبا بله المتنع والذي يقبال على المقبول يقابله الضروري والذي يتصنف بالامكان الذى يقابله المتنام ليس هوالذى يخرج من الامكان الحا افعل من جهة ما يخرج الحالفه ل لانه اذاخر جارتفع عنه الآمكان واغما يتصف بألامكان من جهمة مابالقوة والحامل أحد أألامكان هو المرضوع الذى بنتقل من الوحود بالقوة الى الوجود بالفعل وذلك بين من حدد المكن فان الممكن هو المعدوم الذي يقيبان يوجدوان لايوحدوه داالمدوم المدكن ايس هويمكامن جهة ماهومعدوم ولا جهةماهوموجودبالفعل واتماه وتمكن منجهةماهو بالقوةولهذا قالت المعتزلة ان المعدوم هودات ما وذلك أن المدم به أدالو حودوكل واحدمنها عالف الساحيه فاذا ارتفع عدم شي ماخلفه وجوده واذا ارتفع وجود مخلفه عدمه والماكان نفس العدم آيس عكن فيسه أن ينفلب وجود اولانفس الوجودان ينقلب عمدما وجب أن يكون القابل لحماش مأثا الثاغير هما وهوالذى يتصف بالامكان والتمكون والانتقال منصفة المدم الىصفة الوجودهان المدم لايتصف بالتكون والتغير والانتقال من العدم الى الوجود كالمال في انتقال الاضد أد يعضها الى بعض أعنى أنه يجب أن يكون لما موضوع تتعافب عليه الاأنه فالتغير الذى فسائر الأعراض بالفيعل وهوف الجوهر بالقوة ولسينا نقدر أيصناات نحقل همذا الموصوف بالامكان والتذبرا لشئ الذي بالفعل أعنى الديمنه المكون من جهمة ماهو مالفهل لانذلك أبصار ذهب والذي نه ألكون يحب أن ركون خرا من المتكون فاذن ههذا موضوع ضرورة هوالقابل للأمكان وهوالمامل للتكون والتغيروه والدى يقال فيهانه نمكون وتغيروانتقل العدمالى الوجود واسنانقدرأ بضاان نحعل هذاهن طميعة الشئ الخارج الحالفتان أعني من طبيعة الموجودبالفءل لانهلوكان ذلك كذلك لم يتدكمون الموجود وذلك أن التدكرن هومن معدوم لامن موجود فهدنه والطميعة اتفتى الفلاسفة والمستزلة على اثداته اللاان الفلاسفة قالوالنها لانتعرى من الصورة الموجودة بالفعل أعنى لاتتعرى من الوجودوا غما تنتقل من وجودانى وجودكا نتقال النطفة مثلاالى الدم وانتقال الدم الى الاعصاء التي العسين وذلك انها لوة رسمن الوجود أكانت موحودة بذاتها ولوكانتمو جودة مذاتهالما كالمنهأ كرن فهذه الطييعة عندهم هي التي يعمونها باله ول

المارنة الطاقة ثا دلة له وهيحينشذ لاغكنالا بان عمدل فيه العقول حمدول المال في المحدل وذلك لانه إذا كان عامً الذات امتنه مأن تهكون مقارنته الغبر العلوله فيه وحلواماف الثوالقارية تصصرف هذه التلاثة فأذا امتنع اثنتانمتها تعين إن يكون العجه بالنسمة الى الثالثية وهي صحية مقارنته للممقول الآخر مقارنة المحل المال فثبت انكل مايصيران العدقل فاذاو حدفي أندارج وكان محرداقائما رنفسه يصيح أن مقارنه معمقول آخر مقارنة المال المحلوكل ماكان كدناك يصوأن تكونءاق لالذلك الغسر أذلامعيني لتعمقل ذلك الغبرالامقارنة ذلك الغير الوسود الجسرد القائم مالذات مقارفة الحال الجل فكل محرديهم أن الكون عاقلا لفرره وآذاصوأن مكون عا قلاله كان عقداد المحاصدلا بالقدمل لان التغسير والحددوث من تواسع المادة كاعرفت (وجنوابه) الانسدان كل

مجرد يضم أن بكون معقولاً وماذكر ابيانه من انه لامانع من التعقل الاالمادة ولواحقها وهي منفية عن المجرد في وهي محل المنع ولم المنافع في العوارض الجزئية اللاحقة بسبب المبادة وما الدايل على انحصارا لمبانع فيها والمن محل المنع ولم لا يجوزان بكون معقولا مع غيره يصم أن يكون عا فلا أذاكان كاتما بنفسه وماذكر في بدانه غير مام لان انتفاء توقف محدة المنافذة المنافقة على المقارنة في العقل لا يسمنان محية كونه عقارنا الفيره اذا و جدفى المارج كاتم ابذاته لجوازان يكون

القارنةاذهيبومقارنة المعقول للعاقل واشتراط الاعمالشي نستازم اشتراط الأخص مه فيكون الوحوداله قلى الذي هو المقارنة المحموصة مشروطا سنفسمه واذالم معزكون وحودالعرد فيالمعنل شرطا أصحة المقارنة المطلقة سنسه واستعييره حارث المقارنة إذا كان المحدرذ موجودافی الخار ج(قلت) المسالراديكون آلو حود العقلي شرطا لهمية المقارنة المطلقة أنكون الوحود العقلى شرطالكل مانطلق علما لمقارنة بالنسبة الي المحرد سواء كانت تلك المقبارنةمع العباقي لأو المدةول مني ردماد كريل المرادان المقارنة المطافة سالحرد والمقول الآحر الذى احتممه في العاقل مشروطة وحود المحردف المقل ولأملزم من اشتراط المفارنة للطلقة من المحرد والمقول المذكور بوحود المحرد فيالعقل اشستراط المقارنة بن المحردوا لعاقل مذاك حتى الزم اشد تراط الثي نف وأنضالو ماذكر لأمكن صبرورة

وهي عانة الكون والفساد وكل موجود يتعرى من هذه الطيب مقفهو عندهم غيركائن ولافاسد (قال أبو عامد) والثالث أن نفوس الآدمين الى قوله هذا الاشكال (قات) لا أعام أحسم اعن المسكاف كال ال النفس حادثة حدوثا حقيقيا تمقال انها باقية الاماكاه عن ابن سينا واغسا الجيسع على ان حدوثها هو اضاف وهوا تصالما بالامكانات السسمية القابلة أذلك الاتمسال كالامكانات التي فالمرايا لاتصال شماع الشمس بهاوهسذا الامكان عنسدهم ليس هومن طبيعة امكانا اصورا خادثة الفاسسدة بلهو امكآنءل فحوما يزعون أن البرهان أدّى المه وان الحامل لحذا الامكان طبيعة عبرطسيعة الهيولي ولا بقف على مذاهبته في هذه الاشياء الامن نظرف كتبهم على الشروط التي وضعوها مع فطرة فالتقة ومعلر عارف فتسرض أي حامدالي مثل هذه الاشياء على هذا النصومن التعرض لا دليق عثله فاله لا يخلومن أحدأمر س اماأنه فهم هذه الاشياء على حقائقها فساقها ههناعلى غير حقائقها وذلك من ومل الاشرار وأماانه لم بقهمها على حقيقتها فتقرض الى القول فيسالم عط به على وذلك من فعل المهال والرحسل يحل عندناعن هذين الوصفين ولدن لامد العوادمن كروة فكموة أبي حامدهي وضعه هدذا الكتاب ولمله طرا الى ذلك من أجل زمانه ومكانه (قال أبوحامد) مجمداً عن الفلاسة فا فانقيل رد الامكان الى قوله بهذا الطريق (قأت )ما أورده ف هذا الفصل هوكلام غير صحيح وأنت تندين ذلك ماذكر نامن تفهيم طميعة الميكن (ثم قال أبو هامد) معاند اللحكماء والبواب ان رد الامكان الى قوله ما ذكرناه (قلت) هذا كلام سفسطائي لان الامكان هوكلي له جزئيات موجودة خارج الذهن كسائر الكليات وائس العلاعلا للمنى الكلى والمنه علم للجزئيات بحوكلي يفعله الذهن فى الكليات عندما يحرد منها الطمامة الواحدة المشتركة التي انقسمت فالمواد فالكلي ليست طبيعة مطبيعة الاشياء التي هواها كاي وهوفي هذا القول غالط فاخذان طبيعة الامكان هي طبيعة البكلي دون أن بكون هنالك بخرثيات يستندا ليهاهذا البكلي أعنى الامكان المكلي والمكلي لدس عدلوم بل به تعلم الاشياء وهوشي مو جود في طبيعة الاشداء الملومة بالقوة ولولاذلك اكانا دراكه لأجزئيات منجهة ماهي كلمات ادراكا كاذما واغما بكون ذلك كذلك لو كانت الطميعة المعلومة جزئية بالدات لابالعرض والامر بالعكس أعنى انهاج زئية بالعرض كلية بالذات ولداك متى لم مدركا العقل من جهة ماهي كابة غلط فيراوحكم عليها باحكام كاذبة فاذا جرد تلك الطماثع القيفي المزثه أتمر المواد وصرها كاسه أمكن أن يحكم عليها حكم اصادقا والالختلف علمه الطمائم والميكنهو واحدمن همذه الطمائع وأيضافان قول الفلاسفة المكامات موجودة في الأذهان لافي الاعمان اغابر مدون انهامو حودة بالفعل فالاذهان لاف الاعمان ولمسر مدون انها استموحودة أصلافى الاعمان ولريدون انهام وحودة بالقوة غيرمو جودة بالفعل ولو كأنت غيرم وجودة أصلا الكانت كاذبية واذا كانتخار ج الاذهان موجودة بالقوة وكان المكن خارج النفس بالقوة فاذن من هذه الجهة تشبه طهيعة الماسيعة المركس ومنها وام أن يغلط لانه شبه الامكان بالدكليات الكونهما بجتمعان فالوجود الذي بالقوة غرضع أث الفلاسفة يقولون اله ليس الكليات خارج النفس و حود أصلا فأنتج أن الامكان المري الدوجود خارج المعس فااقبع هذه المفااطة وأخبتها (قال أبو حامد) وأماقولهم وقدرعدم المقلاء ألى قوله تناقض كالآمهم (قلت) آلدى بظهرمن هذا القول مخافته وتناقعه ودات

ه م تهادت ما بن رده كالمنطقة المنطقة المنطقة

أن الوحود على قسمن المسرية السيالة الرؤيظة ركمة الاسكام وهذا الوجود يسفى و بعود اخاد حيا وعينها وأضيلا وقسم لا يتراب عليه ماذكر من الأثار والاحكام وهو يسبى وجود اذهنها وظلها وغيراً صيل وهامتها ران بالمقيقة والوحود الظلى لكونه لا يحسل الاقلادولة يستلزم القارنة المخصوصة أعنى مقارنة الحال لأنه نفس تلك المقارنة أونوع مندوج تعم الندواج النوع في الجنس بالقارنة لازمة خارجية أد فلا يلزم عن من استراط المقارنة به استراط الشي بنفسه فان المرمني المختص بشيء مسروط بذلك

إانقالوا اناقنع ماأمكن فيمابتناؤه على مقدمتين احداهاانه بينان الامكان منه بزقي عادج النفس وكلى وهومعة وَلْ تلك المرتبيات فهو قول غسر صحيم وان قالوا ان طسعة المرتبيات خارج النقسم. المكتاتهي طميعة البكلي الذي في الذهن فايس الطميعة الجزئي ولاالسكلي حتى مكون طبيعة الحزئي هي طسمة الكلي وهذا كله مخافات وكيف ما كان فان الكلي له وحود ما خارج النفس (قال أ وحامد) وأماالعذرعنالامتناع الى توله في ذاته (قلت)هذا كله كلام ساقط فانه لاشك ان قمناياً العقل المماهم. حكم لدعلى طمازه الاشما اخارج التفس فلولم يكن خارج النفس لائمكن ولامتنع لكأن قضاء العقل مذلك كالرقصناء ولولم مكن فرق بمن المغل والوهم الما كانو حودا انظيرته سعانه وتمالى ممتنع الوحود في الدحه دكا أنه و حرو أحد الوحود في الوحود فالمعنى التكثير الكلام في هذه المسئلة (قال أبو خامدً) ثمَّالُهٰذِر بأطلآلي قوله في أمُّون عن (قلت) بريداً نهم بلزمُهم أن وصَّده والإمكان يحددوث النفس غبرمنطسع فالمادة أنتكون الامكان الذي فالقابل كالامكان الذي في الفاعل لان بصدر عنه الفدل فيستوى الامكانان وذلك شئشند عوداك أن على هذا الوضع تأتى النفس كانها تدر المدن من خارج كالدر الصائع الصنوع الاتكون النفس فالبدن كالاركون الصائم هيئة فالصنوع (وَلَدُوابُ) أَنْهُ لأعتنه أَنْ وحدمن السَّجَالات التي تحرى محرى الحيدُ أنَّ ما مفارق محله من اللاح في السفينة والصائم مع الآلة التي بفعل بهاقانكان الدنكالآلة للنفس فهي هيئة مفارقة والس الامكان الذى فالألة كالامكان الذى فالفاعل وخدالآلة فالمالت سحيما اعنى الامكان الذى ف المنقعل والامكان الذى في الفاعل ومن حهد الهامقركة بوحد فيها الامكان الذي في القابل فلدس الزمهم من وضع النقس مفارقة أن وضع الاسكان الذي ف القابل هو بسنه الامكان الذي ف الفاعل وأرسناالامكان الدى في الفاعل عند الفلاسفة ليس حكم عقليافةط بل حكم على شئ خارج النفس فلامنفه فالماندة بتشدر أحد الامكانين بالآخر ولمأشعر أبوحامد ان هذه الأقاو أل كلها أغا تفرد شكوكا وسمرة عندمن لارقدر على حلها وهومن فعل الشرار السفسطار يبن (قال) فان فيل فقد عوّ اتم الى قوله بالهدم (قلت) أمامقا بلات الاشكالات بالاشكالات قليس بقتضي هدماوا غابقتضي حيرة وشكو كاعند من عارض الشد كالاياشكال ولم من عنده أحد دالاشكالت و اطلان الاشكال الذي يقارله وأكرر الأقاو يل التي عائدهم ماهدا الر حلهي شدكوك تعرض عندضرب أكاو يلهم بعضها سعض وتشييه المختلفات منهاسهم وتاك ممائدة في مرئامة والمعاندة التامة الفاهي التي تقنعني بطالمدهبهم محسد الأمرف نفسه لاعسب قول القائل بهمشل قوله انه عكن للصومهم أن مدعوا أن الامكان حكم ذهني مندل دعواهم ذلك فالكلى فاله لوسم محقالت مبينهده الم لزم عن ذلك الطال حكون الامكان تصنية مدند الى الوجود واغما كأن الزع عنه أحدالامرين اماايطال كون الكليف الذهن فقط واما كرن الامكان في الذهن فقط وقد كان واحساعليه أن ستدى بتقر والمق قسل أن سدى عماو حب مر الذاخار بن وتدامك كهم السلاء وتالنا فالرقسل أن وقف على ذاك الكاب أو عوت عرقيل وصد عود ذاالتاب فيصل المنابعد ولمه لم بؤلفه وقوله اله ليس بقصدف هذا الكات نصرة مذن عن وص امّا فاله اللافلن به اله بقصد نصرة مذهب الاشمر به والظاهر

أأشئ دونه ولوسسم أنه لاعبور أنكرن وحودة المقل شرطا اصدالقارنة المطاقة قالكن لا الزممن عدم وقف معة القارنة الطانقهل الوحودالذهني معتماندونه نفسموأرأن لانتوقف علمه ولاتنفاث عنه فاناله للخسر مشروطة بالملول ولامتوقفة علسه معرأتها لاتنفائعته أصلا والشيخ مدد ماأورد الاع تراض عيل الحمة السذكورة بالدعموزان عكن مقارنة المحرد المقول عندا كونذلك المحردق أأهقل ولاعكن عندحصوله فاللمارج لانتفياء شرط أو وحدودمانع (احاب) فأن استعدادمقارنة المحرد للمقول انكان لازما تاهمة المعردمطلقا سواء كأنت فالذهن أوف الدارج سقط الشاك بالكلية اذ عكن حسنتذ مقارنة المحرد المقول أذاكان ذلك المحرد فاللاج واللمكن لازمالها وطلقاء رااعا معصل فااستعدادااقارتة عندا حمدوا فالقوة الماقلة وحينشذ اماأن بكون مصول الاستعداد

المُريسة فلايكون هناك شي غيرالما هية يفيد الاستعدادونيه نظر ظاهر لان الماهية المعولة وإن كانت مجردة عن الواحق اللارجية الانها غير مجردة عن اللواحق مطلفا فانها لاشت في كونها ملحوقة للوجود الذهني فيجوز أن يكون ذلك شرط اللاستعداد فلا يحمل الاستعداد عند كونها في المادة المؤلفات المادة المؤلفات المادة المؤلفات المادة والمؤلفات المؤلفات ال

معتماو بمترفون بفسادها ومايرومون اتماته بهافهي غرمنعه لدالاأن كالم الشين كتاب الاشارات بدل على أن عليه تعالى بألاشاء يحصول صورها فدوفهذه المحة على تقدير تمامهالات لمرمن الفلاسفة الاله (وقد تحاب عن هذا المسملك وحواأخرغمر ماذكرنا كنع صدالتعقل بعدةالقارنة وغبرداك الا أن استهاب الكلام في ذاك مدحصول الفرض عمالالليق بالكتب المونية على الأختصار (المسلك الثاني)الدنهالي محردقاتم بذاته وكل محرد قائم بذاته فأنذاته المحمر ومالقاعم لذانه حاصرة له غيرغائمة عنيه وكل مأكان فاله المحردة القائمة مذاته حاضرة له لايدان روح قل ذاته لان التعقل أس الاحضور الماهرة المحسردة الأمر المحردالقسائح بذاته فشبت أستمالى لارد أتندمقل دانه وذاته علدلماع دادوالعلم والملة يوحب العلوالمهلوك فيكون عالما يغسيره من المعاولات وقد نقرر وحه آح وهواله اداعيل داله

من المكتب النسو بقاليه انه راجم في العلام الألهية الى مذهب الفلاسفة ومن أثبيمًا في ذلك وأسحها ثبوتاله كتابه المسمى عشدكا مالأنوار (المسئلة الثانية في أبطال مذهم م في أمدية المالم والزمان والمركة \* قَالَ أَوْحَامُدُ) البِعَلَمَ أَنْ هَدُهُ المُستَلَةَ فَرَعَ الأولى الى قوله بِالمُعقول (فَاتُ) أَمَا قوله اغما يلزم عن دايلهم الاؤل من أزارة العالم فيما مضي بلزم عنه فيما يستقبل فصيح وكذلك دليلهم الشاني وأما قوله انه انس الزمف الدارل النالث في المستقبل مثل ما وازم ف الماضي على رأيهم فا نا خذل ان و المون العالم أولما فها مضى واستأتفيل أن يكون أزايا فيايستقيل الاأبوالحذيل الملاف فانه يرى أن كون العالم أزايا من الطرفين محال فلمس كإقال لاته اداسله لهمان المالم لمرل امكانه وان امكانه يلحقه حالة مجتدة معه يقدر بهاذلك الامكان كايلحق الموجودالم كن اذاخرج الى الفعل المث الحال وكان يظهرهن هذا الامتداد أمه ليس له أول صبح لحمان الزمان ليس له أول اذليس هـ فدا الامتداد شـ يأ الاالزمان و تسعيمه من سماه دهرالاممدى لهاوآذ كان الزمان مفارقا الامكان والامكان مفارقاللو جودا أتحرك فالوجودا أغدرك لاأول له وأماة ولهمان كل ماوجد في الماضي فله أوّل فقضيه بإطاله لان الاوّل يوجد في الماضي أزايا كما يوجدف المستقمل وأما مغريقهم فى ذلك بين الاقل وفعله فدعوى تعتاج الى رهان الكن وحودما وقع فالماضى مماليس بازنى غير وجودما وقع فى الماضى من الأزلى وذلك أن ما يقع ف الماضى من غر الأزلى هومتناه من الطرفين أعلى ان له استداءوا مقضاء واماما وقع في الماضي من الأزلى فليس له استداءولاانة ضاءولذلك كانت الفلاسفة لايضعون للعركة الدور سايتداء فليس للزمهم أن مكون لهما انقضاء لانهم لايصعون وجوده افي الماضي وجود الكاش الفاسدومن سلم منهم ذلك ففدتنا قض ولذلك كانت هدفه القصدة صححة أن كل ماله التداءفله انقضاء وأماأن مكون شئ له استداء واس له انقضاء فلايصح الالوانقلب الحدكن أذايالان كلمالها شاءفهويمكن وأماأت يكون شئ تمكن أن يقدل الفساد و رقدل الأزلية فشي غـ مرمور وف وهويما يحِب أن يفعص عنه وقد خص عنه الأواثل فألزاله فد ل موافق للفلاسفة فانكل محدب فأسدوأ شدا تزامالاصل القول بالمدوب وأمامن فرق بين الماضي والمستقمل بأنماكان فبالمماضي قددخل كاهف الوجودوما فيالمستقمل فلابدخل كلمف الوجودراغا مدخل فدمث أفشدان كالرم هموه وذاك المادخل في الماضي الحقيقة فقد دخرى الزمان ومادخل ف الزمان فالزمان بعصل هايه يطرف هوأه كل وهومتناه ضرورة وأماما أمدخ لف الماعني كدخول الحادث ولم يدخل في الماضي الاباشتراك الاسم بل هومع الماضي ممتدالي غيرنها ية وايس أه كل ومالا كل له ولا عُوِّ اله ودلك ان الزمان ان لم يوحد له مدَّد الوَّل عاد ب في الماضي لان كل مدد أحاد ب هو حاضر وكل حاضرفه لهماض فابوجده ساوقاللزمان والزمان مسارق له فقدد الزم أب الكون غيرمة نماهوان لايدخل منه في الوجود الماضي الاأجراؤه التي يحصرها الزعان من طرويه كالايدخل في الرجود المحرك و ٱلحقيقة الاالآن ولامن الحركة الاكون المتحرك على المظم الدي بتحرك عليه في الآن الذي هوس ال فانه كالسالموجودالذي لميرل فيمامضي اسنانقول انعاسلف من وجوده قد دخسل الآن في الوجود لانهلو كانذلك كذلك الكان وحوده فهمد أولكان الزمان يحصروه من طرويه كدلك نه ول ويما كان إمع الزمان لافيه فالدورات الماضية اغاد خرامها فى الوجود الوهى ماحصره مها الزمان وأماالتي

وذات معداً لغيره الاندوان وعلم انداقه مداله بره وعتى على اندات مدا لفيره والاندوان وعدا غيره لان العلم بافعاد الحال آخر يستلام المام وعلى والمدروان وعدا والمعدال حود والمدروان والمام والمام المام والمام والمام

ورديان التغاير الاعتماري يكفي في تحقق النسبة وذات المحرد بالقتيار صلاحيها العلومية في الجلة مفايرة فاباعتمار صلاحيه العبائية في المسلمة ومن التغاير يكفيها وقد وقال التغاير الاعتماري اغماري في تحقق النسبة بحسب الاعتمار لا بحسب نفس الأم في الأرثيث كونه عالما بذاته في نفس الأمر بل محسب الاعتمار فقط والمقدود هوالا قرافها بتأمل (وثانيها) الانسبان كل ما كان ذاته المحردة القائمة بذاته حاصرة له ٣٦ لابدوان بعسقل ذاته قوط ما لان التعقل بس الاحمد و رالماهية المحردة الامرالمحرد

هي مع الزمان فلم تدخل بعد في الوجود الماضي مالم يزل موجود الذاكات لا يحسره الزمان واذا قصور موجودازل انعاله غيرمتأ خرةعنه على ماهوشأن كل موجود تروجوده أن يكون بهذه الصفة فانه ان كان أزلها ولم يدخسل في الزمان المهاضي فائه للزم ضرو رة ان لا تُدخل أفعاله في الزمان المهاضي لانها لودخلت أسكأ نتمتناه يق فكان ذلك الموجود الأزلى لم يزل عادما بالفعل ومالم يزل عادما بالفسل فهو ضرو وةعمتنع والأاسق بالموجود الذي لامدخل وحوده في الزمان ولا يحصره الزمان أن تلكون أنعاله كذلك لانه لآفرق بيءو جودا لموجود وأفعاله فانكانت حركات الاجرام السماوية ومايلزم عنها أفعالا لموجود أزلى غبرداخل وجوده في الزمان الماضي فواجب أن تمكون أفعاله غبردا حلة في الزمان الماضي والمس كل ما فقول به أنه لم يدخل محوزان مقال فد قد دخل في الزمان الماضي ولا أنه قد أنقضي لان ماله خمارة فله مبدأ وأيضا فان قولنا فيه لم زل هو نفي لدخوله في الزمان الماضي ولات ما يكون له مبدد أالذي انفع أنه قددخل ف الزمان الماضي أضع له مبد أفهومما درة على المطلوب فاذن أيس بصيح ان مالمين معالو جودالأزلى فقد دخل في الوجود الالودخل الموجود الازلى في الوجود بدخوله في الزمان الماضي فآذن قولنا كل مامضي فقد دخل في الوجودية هم منه ممنبان (أحدهما) ان كل ما دخل في الزمان الماضى فقددخل ف الوجودوه وصحيح واماماً مضى مقارنا الوجود الذى لم يزل أى لا ينفل عنه فليس يصيح أن نقول قددخل في الوجود لان قولنا فيه قددخل ضدا قولنا انه مفارق الوجود الأزلى ولا مرف ف وذآبين الغمل والوجود أعنى من سلمامكان وجوده و جودلم يزل فيما مضى فقد ينبغي أن يسلم ال ههذا أفعالالم تزل قدل فيما مضي وانه لدس دارم أن تمكون أفعماله ولايد قدد خلت ف الوجود كاليس يلزم ف استمرارداته فيمامضي أن يكرن قددخل ف الوجود وهذا كله بين كاثرى وبهذا الموجود الاول عكن أَنْ تُوجِد أَنْمَالُ لَمْ تَرْلُ وَلِا تَرَالُ وَلُوامَ يَنْعَ ذَلِكُ فَ الْفَعْلُ لَامَتَنْعَ فَ الموجود اذ كل موجود فف اله مقارت له في الوجودة وقولاء القوم جعلوا المتناع الفعل عليه أزايا ووجوده أزليا وذلات عايم الحطأ الكن اطلاف اسم الحدوث على العالم كما أطلقه عالشرع أخص مهمن اطلاق الاشعرية لان الفعل عماه وقعمل فهو معدث راغاي تصورالقدم فيه لان هدف الاحداب والفعل الحدب أيس له إوّل ولا آخر (فلت) ولذاك عسرعلى أهل الاسلام أنيسى العالم قديما والتدقد يموهم لايفهمون من القديم الامالاعلة له وقدرأيت بعض علماء الاسلام قدمال آلى هذا الرأى ( قال أبوحامد ) ومساحهم الرابع الى قوله الدلة فيها (قلت) أما اذا وضع تعاقب الصوردوراعلى موضوع واحدووضع ان الفاعل لهذا التعاقب فاعل لميزل فليس يلزم عن وضع ذلك محال وأماان وضع هذا التمانب على موادلانه ايه له أوصو رلانه ايه لها فى النوع فهومحال وكذلك ان وضع ذلك من غـ مرَّما على أزلى أومن فاعل غير أزلى الله ان كانت هما ك موادلانها يفطاوحه مالانها يفله بألف ملوذاك مستحيل وأبعد من ذلك أن يكون ذلك التعاقب عن فاعلات عدثة ولذلك لايصع على هذه الجهدان انسانا يكون ولابد من انسان آن لم يوضع ذلك متعاقبا على مادة واحدة حتى مكون فساد بعض الماس المتقد قدمين مادة للتأخر س ووحود بعض المتقدمين أ أيضا بحرى مجرى الماعدل والآلة لا تأخر من وذلك كله ما لعرض لان كون ه ولا عكالآلة المعاهل الذي لم يزلم يكر انسان بواسطة انسان ومن مادة انسان وهذا كله اذالم يفصدل هداء التفصديل لم ينمك

القباغ ينفسه متوعولم الاجوز أنءكون المعقل عمارة عن عالة تسسيبة تحصل في حقد ادون بعض المحردات (ونالثها) أما لانساران المذبالعله يوحب الملمألم لول اتأريدات العاربا لعادمن حبث ذانها المحمدوصة بوحب العملم بالعلول كاهوالفااهرمن التقر والاؤل اذلادابه علمه دمتدمه وأنأر شأن المأر بألعدلة من حيث الله ممدأوعلة للملول موجب للمز بالماول فذلك لاشك في أطلانه لان العلم الكونه م.دأللماول موقوف على العليالمعاول ضرورة توقف معرفة الاضافة على معرفة المضافين فامتنع أن يكون موحماله وان أريدان العلم بالعملة من حدثانه علة للماول مستلزم للعلم بالعلول وانام المن موحبا له كماهوظاهمرالتقرير الشاني فلأخمم أن عندح كون المداعال مذاته من حرث أنه عله المسلول وأن المدئمة والهامة أمراضاف ولاشكائه مغاير لمفس ذاته المحصوصة ولإفلتم اله لايدمن تعدة له لالمأشا ألامو

الاضاف حتى المزمه أن يكون عافلالغيره من المعلولات فلايد لهم من الدلالة على ذلك المنظمة من يكرن عافلالغيره من المعلولات فلايد لهم من الدلالة على ذلك المنظمة والمنظمة والمنظمة

المطلوب (قلت) المعلوم الماهوأن عين العامة الخارجية مستازهة الهين المعلول الغارجي والماات موركم المستازهة المسورية قليس معلوماً المنالا بالنفر ورة ولا بالنظر المالا عين المستارة المنالا المنالا بالنفر ورة ولا بالنظر والمالا عين المنالا المنالا بالنفر ورة أحدها مستازمة المعلول وهوم توجوبه في المنالزمة المعلول وهوم توجوبه في المنالزمة المنالدة بين معتازمة المعلول وهوم توجوبه في المنالدة بين المنالدة بين المنالدة بين المنالدة بين المنالدة بالمنالدة بالمنا

الذي للذي الماهو توجوده له اماوحودا مناصسلا كصفاته المقدقية الخارجية أوغير مة أصـــل كااذا حسل صورالاشماء الغارجيسة فيه والمدليسة وصيف اعتداري أسسله وجـ ودخارجي فيذات المداحي تعضراه باعتبار وحودها للمارجي فيسهولم شتأنضا حضورها له ماعتمار وحودها الظملي فانأتصاف الموصوف بالمدفة لادقتضي ببرت المدفة لاى الدارجولا فالذهن فسلم الزم كونها معيقولة له في الاشت الطيه لوب الماضر للوصوف المحسردا القبائم بذاته هوأوصافه الحقيقية ولولم يعتسمبر فحضور المسفة الوصوف ذاك الوحب أن نعرف بالضرورة جيع الصفات الاعتمارية والسلمية التي لنقوسنامن تحردها وحدوثها وأبس كذلك بالضرورة (المسلك أاثالث) مأخصمه بعض المتأحرين وهوأنالسلم كمال مطلق للموجودمن حیث هو موجه و د وکل كالمطلق للموجودمن

الناظرف هذه الاشياء من شكوك لامخلص لهمغ سافلع ل الله أن يحملك واما نامن ولغرور حة العلماء الذين بلغوامنين ما لحقيقه فالجائز من أفعاله والواجب التي لاتتناهي وكل ماقلة من هذا كامفليس ينين ههذاو يجيان نفحص عنه سفاءة على الشروط التي سنها القدماء واشترط وهافى القحص ولامد مُ مَوْدُلِكُ أَنْ إِسْمِ الْانْسَانِ أَقَاوِ دِلِ الْمُخْتَلِفِينِ فِي كُلِّ شِيَّ مُعَصِّعَتْ مِانِكُانِ مِحب أَن مكونِ مِنْ أَهِمَ لَ الحق (قال أبوحامد) والحواب عن المكل الى قوله على حالة كاله (قلت) الذي عائد به هـ فاللقول في هذا الوجمه هوان اللزوم بين المقدم والتالى غرص صحيح وذلك ان الفاسد ليس يلزم ان مذول اذا كان الفساديقع الشي قبل الذبول واللزوم صحيم اذاوضم العاسد على المجرى الطبيبي ولم يوضع قسرا وسلم أيصنا ان الجرم السماوي حدوان وذلك ان كل حدوات دفسه على المحرى الطبيعي فهو مذرل قدل ان نفسه ضرورة لكن هذه المقدمات لايسلها الله صوم في السماء بغير برهان فلذلك كان قول جاليذوس اقتاعيا والاوثق من هذا القول ان السهاء لوكانت تفسد لفسدت الما ألى الاسطة سات التي تركبت منها وامالك صورة أخرى بان تخاع صورتها وتقبل صورة أخرى كالعرض اصورا المسائط بان سكون بعضها من ومض اعنى الاسطقسات الاردمة ولوفسدت الى الاسطقسات له كانت حرامن عالم آخر لائه لايصيران يكون من الاسطقسات المحصورة فيهالان هذوا لاسطقسات هي خرولا مقدار له بألاضافه اليهاول تسيته منها نسبة النقطة من الدائرة ولوخلعت صورتها وقبلت صوره أحرى الكانهه ناجسم سادس مضاد فالبس هولا عماءولاأرضاولاماءولاهواءولاناراوذلك كاممستحيدل وأماقوله أنعلم يذبل فهوقول مشهور وهودونالأوائل المقيئمة وقدقيل من أى جنس مي هذه المقدمات في كتاب الرهان (قال أبو حامد) الثاني اله لوسد إلى قوله كاسمق (فلت) لوكانت السَّمس تذول وكان ما يتحلل منها في مدة الارصادغير محسوس انظم عرمها اسكان يحدث من ذيولها فهاههنامن الأجرام ماله قدر محسوس مذلك أنذلول كلذا راغا ككؤن مفسادا مراءمنه تتحلل ولابدف تلك الاجسام المختلفة من الدابل ان تبقى باسرهاف المالمأ وينحل اني اخراء أخر وانذلك كان وحبف العالم تغييرا بينا المافي عددا فرائه واماق كمدفهتها ولوتفكرت كلمات الأحرام ايتقرت أفعالها وانقعالاتها ويتخاصة الكموا كسيابت فعرماه هنامن العالم وتوهم أن الاصنه حلال على الأحرام السياو ، في إلى المظام الألمي الذي ههذا عند الفلاسفة وهذا القول لا سلغُم تدة البرهان (فال أبوحامد) الدايس الشاني فهم فاستحالة عدم العالم الى قوله اقتحمت محالا (قلت) أماماحكاه عن الفلاسفة انهم الزمون خصومهم في هدذ اللقول عوازعدم العمالم أن مكون القدم وهوالمحدب الزم عنه فعل حادت وهوا لاعدام كالزموهم فالمدوب فندتم القول فدمعند القول ف حدوت المالم وذلك ان الشكرك الواقعة ف ذلك الاحدات هي بعينها الوائعة ف الاعدام فلا مهنى لاعادة القول في ذلك وأماما يخص هذا الموضع من أن كل من قال بحمدوت العالم لمزمه ان مكون ومل الفاعل قد تعلق المدم حتى ركمة ف الفاعل الما عدما فهوأ مرقد شنع على حديث الفرق تعليم فلحؤال الافاويل الق تذكر عشم معدوهذا أصر بأن منمرورة من قال ان الفاعل اغاية علق معلى بايحاد مطاق أعنى بايجادشي لمرتقب للإيالقوة ولاكان عكاها خرجه الذاعل من القوة الى الفعل بل المترعه اختراعا وذاك أن فعل أفاعل عندا العلاسفة ليس شيأة براح إجماه وبالقوة الى الايعساره

حیث دومو حودفهولا عتنم علی واحسانی جود تعب ای اما اصفری فرن منی الکیل الطلق ان لایکون کالامن وجد و زقمه انا من و جه کیاد الد حب تیکش اور کیار جسم به و فتوها و العلم عرف کیلا عبد من حدت هو از ان یکون به و ره واثر فان النفس علوما حدد و دیال از مرد موجد شده و مرد غیر را اعدم حداد منازعه و منازعه و از ما کان کدلات فی ولامت معلی را جدو و دا امرون موجد النقه و روز ما کان کدلات فی ولامت معلی را جدو و دا امرون موجد ا وأمان كل مالاغتناه في وإجب الوست و محب له فلان كل مالاعتناع على وأجب الوجود فه واماواجب أو ممكن بالامكان الله السيدل الى الذا في المدن عليه شي بالامكان الماص المكان فيه جه المكانية في التمكر وهو محال في حقه منالى (وجوابه) الما لا نسلم ان العلم كال مطلق أو جود فان معنى المكال المطلق أن لا يكون كالاملاق من عربة المالي كالملاق من عربة على المالي كالمكال المالي و ماذكره من الدليل لا يدل عليه فاله الفيان الدليل المكان المك

بالفعل فهو يتعلق عندهم عوجودف الطرفين اماف الايجاد فينقسله من الوجود بالقوة الى الوجود بالفعل فمرتفع عدمه واماف الاعدام فينقله من الوجودبا افعل الحاثو جودبا اهوه فيعرض أن يحدث عدمه وأمامن لم يجعل فعدل الفاعل من هذا الحوفانه الزمه هددا الشك اعتى أن يتعلق فعله بالمدم بالطرفين جيماأعني فالايحاد والأعدام الاانهلا كان والاعدام أبين لم بقدرا لتسكلمون أن سنفصلوا عن خصومهم وذلك أنه ظاهراته مازمهم قائل هذا القول السيغمل الفاعل عدما وذلك انه اذا نقل الشي من الوحود الى العدم المحص فقد قعل عدما محصاعلى القصد الاول مخلاف ما اذا تقله من الوحود ما الفعل الحالوك وبالقوة وذلك أنحدوث العدم بكون فيهذا النقل أمرا تابعا وهذا بمنه بارمهم في الايحاد الاانه أخفى ف ذلك انه اذا و جدالشي فقد بطل عدمه ضرورة واذا كأن ذلك كذلك تليس الايجاد شيأ الاقلب عدم الذئ الى الوحود الاأنها كان غارة هذه المركة هي الايحاد كان لهم ان مقولوا ان فعله اغا تعلق بألا يحادوني قدر وإأن مقولوه ف الاعدام أذ كانت الغاية في هذه الحركة هي العدم ولدلك ليس لحم أن يقولوا أن فعله ليس يتعلق بايطال العدم واغما يتعلق بالأيجاد فلزم عند ذلك بطلان العدم الكن الزمهمضر ورة أن بتعلق فعله بالعدم وذلك ان الوحود على مذهم سم ادس له الاحال هوفها معسدوم باطلاق وحال هومو حودنم ابالفعل عامااذا كان مو جودا بالفعل فليس يتعلق به فعل الغماعل ولااذا كانعدمافقدبق أحدأمر ين اماأن بتعاق بدفعل الفاعل واماأن يتعلق بالعدم فيقلب عينسهالي الوجود فن فهممن الفاعل هذافه وضرورة يحوزانقلاب عن العسدم وجوداوا نقلاب عس الوجود عدمابان متعلق قعل الفاعل بائتقال عن كلواحد من هذبن المتقاملين الحافى وذاك كلممستحيل قَعَانِهِ الْأُسْتَحَالُهُ فَسَائِرًا لِمَقَالِلاتَ نَصْلاعِنِ الديمِ والوجِردِ فَهِ وَلا عَالْقُومِ اعْدا أُدر كوامن الفاعل ما دركه ذوا ليصرالص مف من طهل الشي بدل الشيء حيى بطن بطل الشي المه الشي نهه في الري أمر لارمان يفهم من الايجاد اخراج الشئ من الموجود الذي بالقوة الى الموجود الدى بالفعل وف الاعدام عكس هذاره وتفده من الفعل الحالقوة ومن هذا ظهرات الامكان والماده لازمان اكل حادث وافه انو جدموجود قائم بذا نه فليس عكن عليه العدم والمدوب وأماما حكاء أ وحامد عن الاشعرية من انهم يجوزون حدوث جوهرقائم مداته ولايجوزون عدمه فذهب في غاية الصنعف لان ما الزمق الاعدام الزم في الايحاد المدنه في الاعدام أس وإذاك طن أشها بفترقان في هذا المعنى ثم ذكر حواب الفرق في هذا الشك المتوجه عليهم في الاعدام فقال أما المعتزلة فأنهم الى قوله على وتبرة وإحدة (قلت) هذاالقول اسخف من ات مشتفل بالردعاء الان الفناء والعدم اسمان متراد فان لم يخلق عدمالم بخلق فناءو لوقدرنا الفناءموجود المكان أقمى مراتمه أن الكون عرضاو وجود عرض ف غمر محل متحيل وأيضاه كيف تصوران بكون المدم يفعل عدماوهذا كله شمه بقول المرسمين (قال أبوعامد) الفرقة الثانية الحاقوله وكدا الاعدام (فلت) أما المرامية فيرون أن ههذا ثلاثه أشياء فاعل وفعل وهو الذي يسمويه ايحادا ومفعول وهوالذي تعلق به الفعل وكدلك يرون ان ههذا معدوما وفعلا يسمى اعداما وشيأ معدوما ويرون أن الفعل هوشئ قائم بدات الفاعل وليس يوجب عدهم معلوب مثل هذه الخالف أالماعل أن يكون محدنا لان هدامن باب النسبة والاضافة وحدوث النسبة والاضافة لأبوجب حدونا

معصوص وعدم اعماله له لاستلزم عدم اياب غبره من النقائص أوأز أن كون قدمه نقص من حهة أخرى وعدم الاطلاع لابدل علىع دم الوجود وأرصاقوله لمكان فمهجهة امكانية انأر بديه ليكان فيدحهمة أخرى امكانية بالنظرالي وحوده في نفسه فمنوع وانأر بديالنظر الى بعض عوارضيه فدلم وأستحالته ممنوعسة قوله فيازم التكثر عنوع ان أربدباعت ارداته ومسلم ولمكنه غميرمستحيلان أرىداعتمارداته وحهاته \* شُماعلان السلحكين الآخرين مدن مسالك المكاعلى تفديرتمامهما نفمد انالعسلم بحميع الوحودات بخسلاف النسلك الأولوقر رالامام الغزالي رجمه الله نمالى المساك الاول بأن الموحود الاؤلىمدوجودلافمادة ركل موحدود لافرمادة فهوعقل محض وكلي ماهو عقسال محض فمدع المهقولات مكشوصفاه وان المانع عسن ادراك الاشمياء التعلق بالمادة

والاشتفال بهاو فس الأدمى مشفول تدبيرا لدن المادى عاد النقطع شفله بالموتولم بكن قد تدنس بالشهوات واغما الدني من الدني واغما والدائمة والمنافقة والمنافقة

تُولُه وكُلْ ما هُوَهُ قُدَل محمن المعقولات مكتوفة لدفان هذه القديمة غير ضرور به ولاقام عليه آبره أن ومّان المنظمان المانخ عن ادراك المستعلم المعلى المعلى

أحدماذ كرف الترديديل مامن شأنه أن رككون معة ولاوا دمنات له في تقرير الاستدلال وكل ماهوء تل عض فمسم للمقولات منكشفة لدايس موافقها الكلام المحققين منهم لانتهم مااستدلواجذاالدليلعلى عوم عله محسر المارمات العلي علم المرمق الحلة كاأشرنااليه تمقوله ونفس الأدمى مشه ولهالخ لايطابق ماذكر وافيأحوال ألنفوس الشربة يعدد للفارقة حيب كالواان النف وس التي فم تكنسب الكالات عالم تعلقها والاندان فهمي أنكانت عالمة بأناها كالاتسارت معادية باشتهاقها الئ حصوطا وعدم عكمامن تحصيلها دواءكانت متصفه بأضدادالك الأكالات كالنفوس المتقدة للأماطيل المضادة العق أولا كمفوس المعرضان والمهملعة الذات المحمل المالاء عادات الحقة ولاالماطلة والنرق الالتصفة الندادال الما مڪوٽوٺايام دا تخلافهوانانهاست الإدار الإدار المالي التي لانها حيثاً نكون منتاء

واغالاوادت التي توجب تغيرا لحوادث التي تغسيرذات المحل مثل تغيرا اشي من المعاض الي السواد والكن قوطهم انا الفعل لقوم بدات الفاعل خطأوا غماهي اضافه مو حودة الناافهاعل والمفعول اذانسبت الحالفاعل سميت فعلاواذانسبت الجالمفعول سميت انفعالا لمكن الكرامية مهدا الوضع السن ملزمهم أن يكون القديم يفعل محدثا ولاأن يكون القدديم السريقديم كاظنت الاشعراءة الكرز الذي الزمهم أن الكون هنالك سب أقدم من القدم وذلك أن الفاعل اذا لم تفعل شفه ل من غير أن ينقصه في الحال التي لم يفعل فيه اشرطمن شروط وحود المفعول فهو مين انه قد حدث في وقت الفعل صفة لم تسكن قدل الفعل في الفاعل وكل حادث فله المدوث فيلزم أن مكون قدل السنب الاول سنب وعر ذلك الى غيرتها ، قوقد تقدم ذلك (قال ألو عامد) الفرقة الثالثة الى قوله الى غير النهاية (قلت) هدرا القول في غارة السقوط وان كان كالسه كشرمن القدماء أعنى أن الموحودات في سملان دائم وتكاد لاتتناه إلحالات التي تلزمه وكيف وجده وجوديفني سفسه فيفني الوجود بفناته فاله انكان مفني لتفسه فسدؤ حدينفسه وانكان ذلك كذلك لزمان بكون الشي الذي به صارمو حودا بعدته كان فانيا وذلك محال وذلك أن الوحود ضدالفناء ولمس عكن أن يوجه الصندان شيءن حهسة وأحسدة ولذلك ما كان مو حودا محضا أمنصر رفعه فناء وذلك لانه ان كان و حوده ، قنضي عدمه فسيكون موجودا معدوما في آن واحدود الشَّمْ سَحِيلُ وأرضا فانكانت الموحودات اعْمَاسُةِ وَصَفَةُ بَاقَيَةٌ فَي رَفْسِها فَهِمْ ل عدمهاانة فالحامن حهة ماهمة موجودة أومعدومة ومحال أن يكون فاذلك من حهمة انها معدومة فقدرق أنكرن المقاءلها منجهة ماهي موجود قناذاكل موجود يلزم أن يكون باقيا من جهة ماهو موجود والعدم أمرطارئ عليه فعالحاجة ليتشعرى هل سق ألموجودات بيقاء وهمذا كاه تشبيه بالفساد الذي بكون في العقل والمحل عن هدف الفرقة فاستحالة قولهم أسن من أن يحتاج الي المعائدة (كالأنوحامد) الفرقة الرابعة الى قوله صورها (قلت) أمامن يقول بأن الاعراض لا تبقى زمانين وإن وحودهاف الحواه رهوشرط فالقاءالجوا هرفهولا بفسهم فاقوله من التناقص وذلك اندان كانت المواهرشرطافي وحودهااذكان لاعكن أن توحدالاعراض دون جواهرة فوم بافوضم الاعراض شرطاف وجودا لبواهر يوجب أن تمكون البواه رشرطاف وجود أنفسها ومحال أن يكون الشي شرطافي وحود نفسه وأيصاد كميف تكون شرطاوهي لاته قي زمانين وذلك ان الآن الذي تكون نهامة المدمالمو حودمتها ومبدالمو حودا لحزوالمو حودمنها قدكان بحسأن وفسدف ذلك الآث الموهرفان ذلك الآن المس قيه شي من الجزء المعدوم ولاشي من الخزء الموجود وذلك أنه أو كان فسه مز من الثي المدوما كأنها مأله وكذاك لوكان فد محومن الشئ الموجود و بالجلة أن يحمل ما لاستي زمانان شرطا في هاء وجود ما يدقي زمان بعيد فان الذي يبقى زمانين أحرى بالبقاء من الذي لا يبني زمانين لأن الذي لاسق زمانمن و حوده فى الآن وهوالسيال والذى سقى زمانين وجوده مابت وكيف يكون السياك شرطا في و حود الثانث أو كيف مكون ماهو باقدا بالذوع شرطافي بقاعماه و باق بالفيخص هذا كله هذيان و رندني أن بعد أن من لدس بضم همولى الني الدكائن العمار مه أن يكون الموجود وسمطا فلاعكن فعه لان البسيط لا يتغمر ولا ينقلب حوهره الى جوهر آخر ولذلك بقول أبقراط لو كان الانسان من شي واسد داعاكان والمبذانه أى الماكان وفس دو يتفسر وك فالكان ولزم أن لا يتكون بل كان وتكون

المالاتقىكن من محمد به وانام تكن عالمة بان شاكالات كنفوس الدله والاطفال والهانين لم يكن مُنامُ لم الشوق والانهالكال وهذا المكلام منهم بدل على ان النفس المباهد المناسطة المددن الذي هرا له منافي أنه المباهدة المناسطة المكلات واسطة المدن الذي هرا له مناسطة المناسطة عن المكلات وكان استداد النفس عنده مله أن والمنابع والمناسطة عن المكلات وكان استداد النفس عنده مناسطة المناسطة المناسطة المناسطة عن المناسطة عن المناسطة عنده المناسطة عنده المناسطة المناسطة المناسطة المناسطة المناسطة عن المناسطة المناسطة عنده المناسطة ا

التدنيالى والفاعل يجب ان بكون علما بفعله فيكون البازي عالما بالعالم وفيا المالي والفاع والمعام المدين (المعلمة) النائفيل قسمان رادى والفاع والمعلم والمعام والمعلم والمعام وا

موجودالم وللولاول وأماما كادعن ابن سينامن الفرق فذفك بين الحدوث والفساد فالنفس فلامعنى له (قال أبوحامد) محيم اللفلاسفة والمراب أن ماذكر عود الى قوله اضافته الى الفدرة (قلت) هذا كلدة وأسف طائي خست فان الفلاسفة لاسكر ونوقو ععدم الشي عندافساد المفسدله لكن لامان المفسدله تملق فعله بمدمه عماه وعدم واغما تملق فعله منقله من الوحود الذي ما لفعل الي الوجود الذي بالقوزقتمه موقوع المدم وحدوثه فعلى هذه الجهة ينسب العدم الي الفاعل وايس بلزم من وقوع المدم أثر فعل الفاعل قبالموجود أن مكون الفاعل فاعلاله أولاو بالذات فهوالماسلوله ف هذا القول الله وقيرا العسدم ولايد الرقعل المفسدف الفاسد ازمأن وقع العدم بالذات وأولامن قعله وذلك لاعكن قان الفاعل لامتعلق فعله بالعدم عماه وعدم اعنى أولا وبالذات وكذلك لوكانت الموحودات المحسوسة مسطة لمأتكر وبت ولافسدت الالوتعلق فعل الفاعل أولاو بالذات بالمدم واغما بتعلق نعل الفاعل بالقدم بالعرض وثانيا وذلك بنقماه المفعول من الوجود الذي بالفعل الى وجودا حرفيلحق عن هدذا ألفعل ألعدم مثل تغيرا لناراتي الهواءفانه يلحق ذلك عدم النار ومكذا هوالامرعنداله لاسفة في الوجود والمدم (قال أبوحامة) رما الفرق بينكم الى قوله معقول (قلت) طربان المدم على هذه الصفة صحيح وهو الذى تُضْمه الْفلاسفةُ لانه صادرعَنَ الْفاعل القصد الثاني وبالعرض وليس يلزم من كونه صادّرا أو معقولاأن كون بالذات وأولا والفرق س الفلاسفة و سمن سنكر وقوع المسدم ان الملاسفة السن مذكرون وقوع المدم أصلاوا غبايذكر ون وقوعه أولاو بالذات من الفاعل فان الفاعل لارتملق فعله بالعدم ضرورة أوّلاو بالذات واغبا وقوع العدم عندهم تابعا لفعل الفاعل في الوجوده والذي يلزممن قالحان العالم ينعدم الى لاموجود أصلا (قالم أبوحامد) فان قيل هذا اغما يلزم على مذهب من الى قوله عدم السواد (قلت) هـ ذاحواب عن الفلاسفة فاسد لان الفلاسفة لا يذكر ون أن العدم طار و واقع عن الفاعل الكن لابالقصد الاول كالمزم من يصنع أن الشي ستقل الى العدم المعض بل العدم عندهم طارعند ذهاب صورة المعدوم وحدوب الصورة أأتي هي ضدولداك كانت مع ندة أبي عامد لهذا القول معاندة صحيحة (قال أبوحامد) وهذافاسد من وجهين الحاقوله الى نادر (علت) ، وطارمه قول و منسب الى قادرا كن بالعرض لا بالذات لا نه لا ، تعلى فعل ألفا على بالعدم الطلق ولا بعدم شي ما لا نه المسر . مقدر القادرأن يصيرالمو جوده عدوما ولاو بالدات أي يقلب عين الوجود الى عن العدم وكل من لايمنع مادة فلاينهك عن هذا الشك أعني أنه للزمه أن لتعلق فعل الفاعل بالعدم أوّلا وبالدات وهذا كله لمنّ فلامعنى للاكتارفيه وغذا كالتالح كانالهادى للامورال كائنة الماسدة اثغان الدات وهما المادة والسورة وواحد بالعرض وهوالعدم لانه شرط في حدوث المادب أعني أن يتقدمه فاذا وحد الحادث ارتفع العدم واذا نسد وقع العدم (قال أبوحامد) الوجه الثاني من الاعتراض الى قوله أووجودا (قلت) بل يمترق أشدالا فتراق اذاوضع الهدم صادرا عن الفاعل كصدو رائو مودعنه وأماانا وضع ألوجود أولاوالعدم نانياأى وضع مادناس الفاعل بتوسط ضرب من الوحود عنه وهو تصبيره الوجود الذى بالفعل الى القوة فابطال المعلى الذى هواللك فالخل فهوصيح ولاعتبع الفلاسية من هذه الهد النعدم العالم بأن ينزل الحاصو رة أحرى لان العدم يكونهن نا تابعا وبالعرض واغا الذي عتنه عندهم

لابلزم في القعل الارادى قمكمف في الطسدجي فأن موكة الحمر من فوق حمل قدته كرن بحرك ارادى الوحساله إياصل المركة ولانوحسااسلها شواد فتهمنمصادمته وكسر غيره (كالرجه الله)فهذا أنضا لأحواب لم عنسه وأقول هذا الاستدلال لم أحدمني كالرمأحسد من المكاءولاف كالرم النقل عمم ولابطاء أصواسم وقواعدهم أيمنا فانهمم ينست دون الانمال الى طمائعلاشعور لهماأصملا وأظنانه تغييرالساك الذي نقلنا عنمم وهوانه تعالى ومارداته وذاته علهاعداه والمهرااهلة يوجب العدلم ماله لول عددف بص مقدماته أعنى كونه عالما مالعلروان العلرمالعلة بوحب العلى بالماول والاكتفاء ف الاستدلال عجردالمامة شمان القول بان صدور العالم عنه تمالى عندهم بالطبع والاضطسرار لابطريق الارادة والاختيار اس كالشي لانهم لاية ولون مان فاعلية وتعالى كفاعلية الحسورين من دوى

الطنائع الجسمانية ولفه والحالة تعالى كادر عمني ان شاء فهل وان لم بشألم ، فعل الاان مشيئة الفعل لارم ان ان ان ا لذا قموعه مشيئة الفعل ممتنع وصفق الشرطية لا يقتضى وقوع المقدم ولا امكامه ومسيئته تعالى عند مر لا تزرد مل المعرف حد النظام الا كل فلا يصلح الا سيد المنازع المعرف ال بالواسطة لايلزم أن يكون معلوماله قالفعل الارادى فكيف ف الطبيع مساعة ندهم اذالم يكن القاعل عالما في مسوصية العلة المتامة الكنه في المراد المربي مساعة بن العلم الماء المربي مساعة بن المربي الم

مسافة مخصوصة على وجه مخصوص وعلم الفياعل لم متعلق م قده المقصوص مة أمدم الماريماتيا التامة على ان حركة ألحجر إمست همل للحرك المريد ولاالمحرك الريدفاء لالمايل الفاعل المدركة المحرمن فوق جدل هوطميعته تواسطة المسل الطبيع والقسرى للستفاد من الحرك المريد والذي رفه عله المريد بأرادته هو حرك أعضائه نع بقال في العرف المفاعدل لحركة الحدرا كن الكلامق الماعــلالميق لافي الماعل عسسالمرف والفصل الثالث عشرف تعمرهم عن اقامة الدامل على أن الاولى المذات والم فدسه طروقانك (الاول) أنهم بشيتون أله تُمالى رمارغر وعَاد كرناه من السلك الأولف السلة المتقدمة غميقولونكل من روحة لغدره أمكنه بالامكان العام أن دمـقل كونه عافلالدالث الغروالا حازان كون احدناعالما بألمحسطي والمخروطات وسائرالعسملوم الدقيقة الكثبرة للساحث الشنة

أن ينعدم الشئ الى لاموحود أصلالانه لوكان ذلك كذلك الكان الهاعل بتعلق فعله بالعدم أولا وبالدات فهذا القول كله أخذ فيه بالعرض على انه بالذات فالزم الفلاسفة منه مآقا لوايا متناعه وأكثر الأقاورل الهي ضمن هــذالا كتاب هي من هــداالقبيل ولدلك كان أحق الاسماء بهذا المكتاب كتاب التهاوت المطاق أوتهافت أي حامد لاتهافت الفلاسفة وكان أحق الاسماعيمذ الكتاب كتاب التفرقة بين الحق والترافت من الاقاويل (قال أبوحامد) المسئلة الثالثة في بن تلبيسهم يقوله أن الله تعالى فاعل العالم وصائمه وان العالم صنعته وقعله وسان ان ذلك محاز عندهم وايس بحقيقة الى قوله والعالم مركب من مخ لمعات فكيف يصدرهمه الغمل قلت) قوله أما لذي في الفاعل فهوانه لايدوان مكون مريد المختارا عالمالماس مده حتى تكون فاعلالماس مده في كالام غير معروف سنفسه وحد غير معترف مه في فاعل العالم الالوقام عليه مرهان أوميح نقل حكرا أشهاهد فده ألى الغائب وذلك انانشاه بدالا شداءا لفاعلة ألمؤثرة صنفين صنف لادفعل الاشدأوا حدافه ط وذاك بالذات مثل الحرارة تفعل حرارة والبر ودة تفعل مرودة وهذه هي التي تسميها الفلاسفة فاعلات بالطدع والصنف الثاني أشياء فما أن تفعل الشي في وقت وتفعل صده فى وقت آخر وهي التي مريدة وتح ثارة وهذه اغط تفعل عن علم وروية والفاعل الاؤل سيعانه منزوعن الوصف بأحده درس الفعلين على الجهذااي يوصف بهاالكاش القاسد عدرا لفلاسفة وذلكان المختار والمريد هوالذي منقصه المرادوا تدسيحانه لأينقصه شيءر مده والمحتاره والذي يختار أحدالا ففالين لنفسه والله لادموزه حالة فاضلة والمريده والذي اذاحصل المرادكمت ارادته ويألحلة عالارادة هي انغ ال وتغير والله سجحانه منزه عن الانفه آل را المغير وكذلك هوا كثر تنزيها عن الفيدول الطبيعي لان فعل الشئ الطبيعي هوضروري فرجوهره وليس ضروريا فيجوه رالمريد والكنهمن تمنه وأيضافان الفدل الطبيعي ليس يكرن عنعل الله والله تمالى قد تبرهن ان فعله صادر عن علم فالجهة التي بهاصارا تله فاعلاليس بيناف هذا الوضعاذ كأن لانظم لارادته في الشاهد فكيف رقال انه لا رفهم من الفاعل الاما يفعل عن روية واختيار و تجعل همذا الحدله مطردا في الشاهد والفائب والعلاسفة لاسترفون باطرادهذااله فالزمهم اذاالفواهذا المدمن الفاعل الأؤل أن لنفواعنه الفعل هذارين منفسه وقائل هذاه والمليس لأالفلاسغة فان المليس هوالدى قصد الغلط لاأطق واذاأخطاف الحق فايس يقال فبه الهمليس والفلاسفة معلوم من أمرهم انهم بطلبون الحق فهم غيرمليس أصلا ولافرق من من مقول ان الله تعالى مريد بارادة لاتشه ارادة البشر و بن من يقول انه عالم بمرا لايشد معطرا ابشر وأنه كالاتدرك كيف فعام كذلك لاتدرك كيمه ارادته (قال الوحامة) وانعقى كل واحد الى قوله وهو عال (فلت) حاصل وذاالقول أمران (أحدهما) الهلايعدف الاسماب الفاعلة الامن فعل برو مه واختيار فان معل الفاعل بالطبع المير ولا يعدف الأسباب الفاعلة (والتابي) ان الجهة التي بها ير ونان المالم صادر عن الله تعمالي دي مثل لزوم الظل الشعص واصماء للشعس والهوي الى أسمفل للمجر وهذا أس يسمى فعلالان الفعل غير منفصل من الهاعل (فلت) وهدنا كله كذب وذلك انّ الفلاسمة يرون ان الاسمار بعة الفاعل والمادة والصورة والغاء نوان الفاعل هوالدى يخرج غيره من القوِّه ألى الفعل ومن العدم الى الوجودوان هذا الاغراج ربحا كان عن رو تقوا ختيار و ربَّا كأن THE CORP. WEST PRINTEDS STATES AND PROPERTY OF THE PROPERTY OF

ر ٦ - تهاف ما ابن رشد كه بالدلائل القطامية والكن لا يمكمه أن يما اله عالم به وان التفت اليه و بالغ ف الاحتياد وذلك سفه عا غظاهرة فواجد الوحود أه كمنه أن يعقل كونه عاقلا اغديره وكل عاأمكن بالامكان العام نواجب الوحود عب العلم عرف عرف عاقلا الغيره وذلك بتعنى على المذات فيت كونه عا فلالداره وحوا اطلوب (الطريق عرف المناف) هوياذ كون المسألة الثاني لا تبات كونه تعالى علما بغيره من ان ذاته بعالى محرد قائم بداته وكل مجرد كذلك مان ذاته المحردة

وكل ما كان المناهدة الناها المحروة الفائدة المناهدة المناهدة وكل ما كان كذاك لابد وان يفقل ذاته لان الندة لليس الاحضور المساهدة المحروة القسام بذاته فترت المناهدة المناهدة المحرود القسام بذاته فترت المناهدة ال

إبالطمع وأنهم ليس يسمون الشعنص بغمله اظله فاعلاالامجازالانه غبر منفصل عند والفاعل سفصل عن المَقْمُولِ بِالتَّفَاقِ وَهُمُ بِمِتَّقِدُونَ الدَّارِي سَحَالُهُ مِنْفُمِدُ لِعِنَ الْمُعَالَمُ نَلْس هوع ندهم من هـ ثما المننس ولأهنوأ يضافا علىءمي الفاعسل الذي في الشاهد لاذوالا ختيار ولاغب ترذي الاختياريل هو فاعل هذه الاسداب مخرج المكل من العسدم الى الوجود وحافظه على وجسه أتم وأشرف بماهوف الفاعلات المشاهدة فلا الزمهم شئمن مذاالاعتراض وذلك انهم رون ان فعله صادرعن علوومن غبر ضر ورةداعية اليه لامن ذاته ولالشئ من خارج بللكان نشله وجوده وهوضر وروس يدهختارف أعلى مراتب المرسين المحتار من اذلا يلحقه النقص الذي يلحق المرسدف الشباهدوه فداه ونص كلام المسكم امام القوم في بعض مقالاته المسكنوبة في علم ما يعد الطميعة ان قوما كالواكيف ألدع الله العالم ا الامن تَأْيُ وذه له سيّاً من لا شي (قلنا) في حواب ذلك أن الفاعل لا يخلومن أن تسكون قوته كمحوقدرته وارادته كنحوارادته وارادته كنحو شكبته أوتبكون القوّة أضعف من القدرة والقدرة أضعف من الارادة والارادة أضعف من المحكمة فان كانت بعض هذه القوى أضعف من بعض فالعلة الاولى لامحالة ليس سنهاو سننا فرق وقدارمها المقص كالزمناوهذا قبيج جداأو بكون كل واحدمن هدد القوى فيعابة القيام وتي أراد قدر ومتى قدرة وى وكلها مغارة المسكمة فقد وحد مفعل مادشاء كادشياء من لاشي واغيا يتحب من هذا النقص الذي فينا (وقالَ) كل ما في هذا العبالم فاغيا هو مربوط ما أقرَّة التي فيه من الله تمالى ولولا ملك القوة التي الاشراع تثيت طرفة عين (قات) الموجود المركب ضربان ضرب المركب فيهمعني زائدعلي وحودالركات وضرب وجودالمركات فيتركيها مشار وجودالمادة مع الصورة وهذاالعومن الموجودات انس بوجدني العقل تقدم وجودها على التركيب بل التركيب هوعلة الوجودوه ومتقدم على الوجود فان كان الاول سيمانه عدلة تركب أجراء العدالم التي وجودهاف التركيب فهوعلة وجودها ولابدوكل من هوعلة وجودشي مافهوفا على له هكذا ينهى أن يفهم الامر على مذهب القوم ان صع عند د آلفاظ رمذهبهم (قال أبو حامد) مجيد اعن الفلاسفة (مآن قيل) كلّ مو جودالى قوله كقوآ ، افعل ومافعل (قلتُ) حاصـ لـ هــ ذاالـكالـ مجوابان أحدهُـــــاان كل ما كان واحدادة مره فهومفعول الواحب بذاته وهذا الجواب معترض لان الواجب يغيره ليس بأزم أن مكون الذيبه وحب وحوده فاعلاالا أن بطاتي عليه حقيقة الفاعل وهوالمخرج من القوّة الى الفعل وأمأ المواب الثانى وهوان اسم الماعل كالجنس لايفهل باختدار ولايفسعل بالطبيع فهوكادم صحيح ويدل عليه ماحدد نابه اسم الماغل اكن هذا الكلام يوهمان الفلاسفة لايرون انه مريدوه فده التسميه غيير معروفة منفسها أغني ان كل موجود اما أن مكون واجب الوجود بذاته أوموجود ابغيبره (كال ابر حامد) رداعل الفلاسفة قلناهـ دوالسمية الى قوله الصادقة (قلت) أما قوله اله ليسيسم كل سبب عاعلا فحق وأماا وتحاجه على ذلك بان الجماد لا يسمى فاعلاف كذَب لأن الجماد اذا في عنه الفه ل فأغا ينفي عنه الفعل الذي تكون عن العقل والارادة لا الفيه في المطلق اذ نجد المعض الوجود ات الحيادثة المجآدات يخرج أمثا فحامن الفوقالي الفء لمدل النارالتي تقلب كل رطب ويابس ناراأ خرى مثلها وذلك بان يخرجها عن الشي الذي هي فيه بالقوّة الى الفي على ولذلك كل ما المس فيه قوّة ولا استعداد القمول دمل الذارفليست الذارعاعلة فيهمشاها وهم يحوزون أن تكون الذارفاعلة وستأتى هذه المسئلة

فالسئلة المنقد مة قتد كر والذي يخص الطوريق الاؤلده منا التي قال لا نسلم أن كل من عقول غويه أمكنه أن يعاقل كونه عاذ الالائلث الغير ولم لا يجوز النيكون من خاصية بعض المعقولات و عتنع عليه المعقولات و عتنع عليه والقياس على ما يحده الانسان من نفسه لا يغيد حكم كليا يقينيا

والفصل الرابع عشرف ابط ل قوطه مان الاول لاوم الجزئيات على وجه كونه الجزئيات ،

قالوا المرتبات المتشكلة سواء كانتداغه كاجرام الافسلال الثابته عدلي المنطقة ال

كلى مطابق الشخص خرق بحسب الخارج واللم عتنع فرض صدقه على كثير بن وكدالا يعد المؤيّبات وأيضا المتغسيرة الزمانية سواء كانت منشكاة كالاجسام أولا كالنفوس على وجه مكونها خريّبات فانه تعالى والكان يعرب عن الموادث المجزئية وأزمنتها الواقعة هي فيما اكنه يعلها علما متعاليا عن الدخول تحت الازمنة فياعتمار أوصافها الشيلانية فلا يعزب عن علم منقال ذرة في الأرض ولاف السماء منظمة في فلم يما تقاطه منقاطة

على التناصف فعمل لحما بحراته ما مقاملة يوم كذابان تسكون الشمس في احذى نقطتى التقاطع والقمر في الأخرى في توسط الارض به نه ما فيحسف القمر في عقدة الرأس مثلاوه في العلم نابت له تعالى حال المقابلة وقبلها و بعد هاليس في عله كان وكاش و يكون ولا يلزم منه خلوم تعالى عن ادراك بعض ما هو واقع لان الزمان ليس له بالنسبة اليه تعالى هذه الاوصاف الثلاثة وليس بعض الازمة بألنسة الى عله تعالى حالا و بعدتها ماضيا و بعدتها مستقبلا حتى يلزم من عدم عله بهذا الوجه ٢٥٠ خلوم عن ادراك بعض ما هو واقع

وجذا التحريرظهرضعف مأذكره الامام الغسزال رج مالله من ان هـ نه الفاعد يوريعدم عله تمالى بالجرثيات على وسه كونها خزئيات الزمهاان زىدا لوأطاعالله أوعصاه لموكن الله عالما عايعدد من احواله لانه لا بعسرف زيدا سنمه قانه شخص وأفعاله حادثة بعدانة تكن وأذالم سرف الشعص لمنعرف أحواله وافعياله مللاه رف كفرزيد ولا أسسلامه وأغباده رف كفر الانسان واسلامهمطلقها كليالا مخصوصا بالاشخاص والزمعلى هبذه القاعدة أنضاأن وقال تحدى عجد عليه الملاة والسسلام بالنبرة وهولم يعسرف في تلك المالة المقصدى مها وكذلك الحال معكلني ممن والداغيا يعلم النمن الناس من يتحدى النموّة وأنصفه أواللك كذاوكدا وأماالني بشخصمه فلا يمسرنه فانذلك يمرف بالمس والاحوال الصادرة مذه لايعرفها لانهاأحوال تنقسم بانقسام الزمان من شخصمعسين ويوحب

وأيضاءلا يشكأ حدان فأبدان الحيوان قوى طبيعيه تصيرا لغذاء بترأمن للتغذى وبالجله تديريدن الميواد نديرالو توهمناه مرتفعاله للشالليوان كايقول جالينوس وبهذا التدبير فسعيه حياو بعدم هدذه القوى فيه يسمى ميثا (ثم قال) فان سمى الجاد فاعلالي قوله من الحيوان (قلت) أما اذا سمى فاعلاراد بهانه يفعل فعل المريد فهو مجسأ زكما أنه اذا تيسل انه يطلب فأنه مريد وأما اذا أريد بهانه يخرج غسرهمن الفَوْمَالُى الفعل فهوقاعل حقيقة عالم في المنام (ثمقال) وأمانوا كم الى قوله تتعم والأرادة العلم بالضرورة (قلت)اماة ولهمان الفاعـل ينقسم الحائر يدوالى غيرمر يذخق ويدل عليه حد الفاعل وأماتشيبهه اياه بقسم الارادة الى ما يكون بعلم وبغير على قماطل لأن الفعل بالارادة يوجد في حد والعالم فكانت القعمة هدرا وأماقعه ةالمل فليس يتضمن ألمل أذقد يخرج من العدم الى الوجود غبره من لاعلم له وهذا بين ولذلك قال العلماء في قوله تعالى جداراً يريد أن ينقض انه استعارة (ثم قال) رأماً قواسكم الى قولدو وعالم عااراد و (قلت) دا كالم لايشان أحد فى خطئه فات ما أحرج عدره من العدم الى الوجود أى فعل فيه شيأ لايقال فيه الغه فأعل بمعنى القشبيه الهره بَل هوفا عل بالحقيقة الحكون حدد الفاعل منط مقاعليه وقسمة الفاعل الى مايغه ل بطبعه والى ما يغول باختياره ليس بقسمة اسم مشرك واغاهى قسمة جنس واحكان هدذا كان قول القائل الفاعل فاعلان فاعل بالطيع وفاعل بالارادة قسمد صحيحة اذالخر حمن القوّة إلى الفعل غيره ينقسم إلى هذين القسمين (قال أبوّ عامد) الاانها تصوّر الى توله مؤلاء الاغبيا ، (قلت) هذه مزلة عن ينسب الى العلم أن يأتى عِثل هذا النشبيه الباطل ال والعله المكاذبة في كون النفوس متشعبة يقسمة الفعل الى الطبيع والى الارادة فان أحد الايقول نظر بعمنه وبغبرعينه وهو ستقدأن هذاق مفاانظر واغبا يقول نظر بعينه تقديرا للنظر المقبق وتسعدا لهُ مَنْ أَن يَفْهِم مِنْهُ النظرالِحِ مَا زَى وَلَا لَكَ قَدْ بِي المقل أَنَّهُ أَذَافَهِ مِمْ رَآءاتُهُ المعدى الحقيق مِنْ أُول الامرأن تقييده اننظر بالعبن قريدامن أن ككون هدراوأ مااذا قال فعل بطمعه وفعل باختيار مغلا يختلف أحدمن العقلاءان هذه وسعقالعقل ولوكان قوله فعل بأرادته مثل قوله نظر بعينه الكان قوله فعل بطبعمه مجازاوالفاعل بالطبيع أثيت فعسلاف المشهورمن الفاعل بالاوادة لان العاعل بالطبيع لايخل بفعله وهو يفعل دائما والفاعل بالارادة ايس كذلك ولدلك ايس لمصومهم أن يمكسوا عليهم فيقولون بلقوله فعل بطيمه هومثل قوله نظر بعينه وقوله فعل بارادته مجازسها على مذهب الاشعرية الذين مرون أن الانسان أمس له اكتساب ولاله فعيل، وثر في الموجودات فأن كان الفاعل الذي في الشاهد هكذافن أينايت شعرى قيل انرسم الفاعل الحقيق والغالب هوأن يكون عن علم وارادة (قال أبوحامد) محيداعن الفلاسفة فان قيل قسمية الفاعل الى قوله من غيرمستند (قلت) ماصل هذا القول فواحتجاج مشهوروهوان يسمى من يؤثر فالشئ وانلم كناله اختيارفا علاحقيقيا لاجحازا فهو حِواب حدلى والانعترف الحواب (قال أنو حامد) مجيدا لهسم والحواب ان كل الى قوله ولا عامالا الا بحازا (قلت) هذا المواب هومن أفعال المطالين الذين ينتقلون من تقليط الى تعليط وأبوحا مدا عظم مقاما من هذاوليكن امل أهل زمانه اضطر وه أني هذاً المكتاب لينغي عن ففسه الظبة يأنه يرى رأى الحسكاء وذلك المالفه ل ايس ينسمه أحدالي الآلة واغيا منسمه الى المحرثة الاوّل والذي قت ل بالناره والماعل

ادرا كهاعلى احتداد فها تفير افيلزمهم استئسال الشرائع بالدكلية (واغباقلنا) انه ظهر ضعف ماذكره الاهام الآنه تعالى وان أم يعملم المؤشات الجسمانية عند هم كانعله المحواسنا الاانه ومل كل واحده منها على وجه الاستطبق في الله بالاعلى معلومه دون ما عداء وجهد أنه المقدر محمل التميز بين الاشتفاص وكذا يعلم أحواله وأفعاله على وجه يقير به كل منها عن الآخو واوقاته المعينة الاأنه المأم يكن وبهض هافي الماضى و بعضها في المستقبل إدماليه عن الدخول بالنسمية اليه تعالى ماض وحال ومستقبل إدماليه عن الدخول

تحت الازمنتها عبدار ذاته وصفائه بل يعلم كلامن إلا شخاص وأحو الخاوافع المخيث يتبرع فد مكل منها عن الأخر وهذ االقدر كاف في اجراء أحكام الشرائع واحتجواه في الأول بان ادراك المرئيات المتسكلة سواء كانت داعة أومتغيرة اغما يكون بالهج سهانية محرثة والاول تعالى محروبال كلية لا يدرك بالتحقيد المناقب عند المناقب عند المناقب المناقب عند المناقب المناق

بالمقدة والنارهي آلة الفتل ومن أحرقته النارمين غسيرأن بكون لانسان ف ذلك اختيار المسي بقول أحداثه أحرقته النارمجازا فوجه التغليط فهذا انهاحتج عايصدق مركباعلى ماهو بسيط ومفرد غبر مركب وهومن مواضع السفسطائيين مثل من يقول في آلز نحي انه أبيض الاستبان فانه أبيض باطلاقي والفلاسفة لابقولون أن الله تعالى أنسر مر مداياطلاق لأنه فاعل بعلم وعن علم وفاعل أفضل الفاعلين المنقابلين مع أن كليهما عكن واغماية ولون أنه ليس مريدا بالارادة الأنسانية الأقال الوحامد) جيداء ت الفلاسفة فآنة ل نعن نعني الى قوله بعد ظهور المعنى (قلت) حاصله تسلير القول المصومهم أن الله تعالى اليس هوفاعلا واغما هوسبب من الاسباب التي لايتم الشئ الابه وهوجو البردى علانه بكزم الفلاسفة منه أنبكون الاوّل مبدأه لي طريق الصورة للسكل على جهة ماا لنفس مبد اللعسدوه في الدس بقوله أحد منهم (حُمَوَالُ أَوْحَامد) مجيمًا لهُم قالما غرضنا الى قوله عن هذا التلميس فقط (فلت) أما هذا القول فلازم الفلاسفة لوكأنوا بقرلون بأقوالهم اياه وذلك انه بازمهم على هذا الوضع أن لا بكون للعمالم فاعل لا يالطمع ولإبالارادة ولاشي هوفا عل بغيرهذين النحوين فليس ماقاله كشفاعن تلبيسهم واغبا التبيين الله بنست الحالفلاسفة ماليس من قولهم (كال أبوحامد) الوجه الثاني في الطال كُون المالم الى قولة يكون فعالا لله تعالى (قلت) أما ان كان العالم قد عالذا ته وموجود الامن حيث هو متحرك لان كل حركة مؤاخة من أخراء حادثة فامس له فأعل أصلاوا ما انكان قد عناعه في انه في حدوب دائم وانه المس خدوته أوّل ولا منتهى فأنالدك أعادا لمدوب الدائم أحق بامم الأحداث من الذي أفاد الأحداث الآنقطع وعلى هذه الجهة فالعالم محدث تدسيحانه واسم ألحمدوث به أولى من اسم الفدم واغماسه تالديكا والعالم قديما تحفظاهن المحدب الذي هومن شي وفي زمان و بعد ألعدم (ثم قال) مج ساعن الفلاسفة فان قيل معنى الحادث الى قوله للفاعل فيه محسال (قلت) هذا القول هو من حواب ابن سينا في هـ فـ ه المسئلة عن الفلاسفة وهوقول سفسطاني فانه أسقط منفأحيدما يقنضيه التفسيم انغاص وذلك انه قال إن فعل الفاعل لايخملوان ينعلق من الحادث بالوجود أوبالعدم السابق له وَمن حيث هو معددوم أن يتعلق بكاء ماجيماوالخ لأن تعلق مالمدم فان الفاعل لايفعل عدماولذلك يستحيل ان يتعلق بكلير ما فقد أبقي أنه اغْمَاتُعلق بالوجودوالأخداث ايس شيأغُ مرتَّملق الفعل بَالوجود أعْنَى ان قَعل الفاعل الفاهو ايحاد فاسترى ف ذلك الوجود المسوق بعدم والوجود غير المسوق بعدم و وحه الغلطف هذا القول ان فعل الفاعل لابتماق بالوحود الاف حال العدم وهوالو حود الذي بالقوة ولابتعلق بالوحود الذي بالفعل من حيث هو بالفعل ولا بالمدم من حيث هو عدم بل بالوجود الذاقص الذي لحقه المدم ففعل الفاعل لايتملق بأامدم لان المدمليس يفعل ولايتعلق بالوجود الذي لايقارنه عدم لاث كل ما كان من الوجود على كماله فليس بحتاج الى ايحاده ولاالى موجدوالوجود الدى وقيار نه عدم لا يوجد الاى حال حدوب المحدب وكمدالة لايتفائمن هذاالشك الاان منزل أن العالم فيرل يقترن يوجود عدم ولابز ليبعد يقنرن كالحالف وحودالحركة وذلك أنها دائما تحتاج الى المحرك وألحققون من الفلاسفة ستقدون الناهده هي حل المالم الاعلى مع الماري سعانه نصالا عادون المالح العلوى ومنا تفارق المحاوقات المصنوعات إمان المصنوعات اذاو حدت بقترن ماعدم محتاج من أحلدالى فاعل به يستقر وجودها (قال أبو حامد) وأماة ولـ كم أن الموجود الى قوله ، فعل الفاعل فيه (فلت) واهل المالم بهذه الصفة و بالجلة قلا يصح هذا

عصول صورها عندالدرك وهو منوعولم لايحوزأن يكون العلم أضافه عضه أرصفة سقيقية ذات اضافة مدون المسورة فلاعتاج الى آلة جسمانية وردانه لوكان المار اصافة محصة أوصيفة حقدته ذات اضيافة بدونالهم رذارم أنلاءكون الأول تعالى عالما بالموادث قيسل و حدودها في اندارج اذ الوحدود لحافى الامارج وهوظاهر ولاف العسقل لان المفروض أن لاصورة ولاتحقق للإضافية سواء كانتامنافسة الذاتأو إضافة العيفات قبل تحقق المناف المه وأحسانا لانسل أنالاضافة متوقفة على تحقق المناف اليه ملء المتمازه الذي لأسَوْقُ عــــلى تحقق المناف المهلاف الخارج ولاف المقل وقدرمد هذا مكاسرة وعلى أصل الاعتزال لااشكال لان المدومات المكنة لحائبوت في الدارج حال عدمها وتمايزو يكني في تحقق الإضافة ثموت المناف اليه وغديره من غـمران کون له و حود

لاف الخارج ولاف الذهن على أنماذكر كلام على السند المتأمل والمختوا على الذه وهوعلى الله أنماذكر كلام على السند المتأمل والمختوا على الثاف بان العلم بالاشياء الزمانية من حيث كونها زمانية يوحب التفسير في علمه وهوعلى الله ثمال لان من يعتقد في الشي المائم وان يعتقد في ذاك المائم على المائم وان يعتقد في ذاك المائم على المائم والمائم والمائم وحود من المائم وحود من المائم والمائم بعد المائم والمائم والمائ

اذار بق ذلك العلم بعد أعداكان حهاداً بضاوا ذالم بعق ذلك العلم وحدث علم آخر وهوالعلم بوجود هالآن كان ذلك تفسيرا في على نقالى والعلم بهذه الزمانيات ليس من الاضافات المحردة التي لا ترجع الى هيئة وصفة في الذات مثل كونك عيمة وشمالا حتى شو زالتغير فيه في حقه تعالى يل هي هيئة وصدفة فالضافة فقط مل بتغير صفة في حقه تعالى يل هي هيئة وصدفة فالضافة الى أمر خارج وهوالمعاوم فاذا نفيرالمعاوم لم يكف فذلك تفسيرالاضافة فقط مل بتغير صفة الدات العالمة وذلك لان العلم بل العلم الاضافة الى معلوم المعين ولا يتعلق بغيرة لك

مسستأنف له اضافه مستأنفة بحلاف القدرة فبكون التغرفيه تغيراني صعه حقيقيسية فيذانه تعالى رداك مستعمل في عقسه تعالى (وأحيب) عنه بان العرز اما اضافة محصنه وتغبرالاضافاتفي حقه تعالى غدرمستعدل عندهم أوصفن سقيقية ذات اضافة ولانسلم اله بازم من اضافة تغيره بتذبر ألماوم تغسير تلك الصفة واعبا الزم ذال لوكان العلم صورة مساوية للعمساوم فأنه حينته ذلايتم ورأن متعلق عسلوم آحروان بكون علماله بل كل صورة فاغبانه كمرن علما بمناهي صورناه فقط دون ماعداه وذلك أى كون العلوصورة مساوية للمسلوم نمنوع والملاجوز أن يكون صفه واحسدة لحا اضافات وتعلقات متعددة محسب تعدد المساوم ولا الزممن تغبر الملوم الانف برتلك الأضافات دون المسفة كافى القدرة (وأجاب، عنه يعض مشايخ المعدران) ان الشي المدين فيدل حدوله دوارعمه الممدوم

المقول وهوأن يكون الايجادمن الفاعل الموجد يتعلق بالموجود منجهة ماهوموجود بالغعل الذي اليسفيه نقص أصلاولا قومن القوى لاأن يتوهم أن جوهر ألمو جودهوف كونه موجدا فان الموجد المفعول لايكون موجدا الابموجد دفاعل فأن كان كونه موجدا عن موجد أمر إزائدا على جوهره لم يلزم أن يبطل الوجودا ذابطلت هـ فد والنسمة التي بين الموجد الفاعل والموحد المفعول وأن لم بكن أمرازا تدابل كانجوهره فالاضافة أعنى فكونه موحدانتهاب يقوله ابنسيناوه للايصعف المالم لانالعالم ايس موجودا فياب الاضافة واغاه وموجود فيباب الجوهر والاضافة عارضة له وامله مذا الذي قاله ابن سيناه وصحيح ق صو والاجرام السمنا ويهم عما يدركه من الصورا لمفارقه الواد فأن الفلاسفة بزعون ذلك لانه قد تسسن أن هذاصو رامفارقة الوادو حودها هو تصور رهاوان العطاف غايرالمعلوم ههذا من قدل أذا العلوم هوفي مادة (قال أبوحامد) مجيم اللفلاسفة (والحواب) إن الفعل الى قوله من اثر الفاعل (قات) هذا المكارم كله صحيح فأن فعل الفاعل اغمار تملق بالمفعول من حيث هومتَعرك والركة من الوحود الذي بالقوّالى الوجود الذي بالفه مل مي التي تسمّى حددونا وكأقال العسدم هوشرط من شروط وجود المركة عن المحرك وليس ما كان شرطا في فعدلًا لفاعل بلزم إذ لم يتعلق به فعل الفاعل أن يتعلق بضده كاألزم ابن سينا المكل الفلاسفة يزعمون ذلك لانه قد تهدين ان ههناصو رامفارقة الوادو وحوداه وتصوّرها وإتالمل اغناغا برالملوم ههناهن قدل أنالملوم هوفى مادة (كال أبوحامد) بحبيب الله الاسفة (والجواب) لى قوله من أثر الفاعل (قلت) هـ فدا الكلام كله صحيح عان فعل الفاعل اغبا يتعاق بالمفعول من حيث هو متحرك والحركة من الوجود الذي بالفوّة الى الوجود لذى بالف مل هي التي تسمى حـ نو ما و كا قال العـ دم هو شرط من شروط و جودا خرك عن المحرك وليس ما كان شرطاف فعهل الفاعل ملزم اذالم يتعلق به فعل الفاعل ان متعلق مضده كما ألزم إين سهذا الكن الفلاسفة تزعم ان من الموجودات مافصولها الموهرية فى الحركة كالرياح وغميرذات واغما السموات رمادونهامن هذا الجنس من الموجودات التي وجودها ف الحركة وادّا كان ذلك فهي في حدوث دائم لم تزل ولا بزال وعلى هذا فكاأن المو حود الأزلى أحق بالوجود من الموجود الفير الأزلى كذاكما كأن مدونة أزاما أولى اسرالادث عما حدوثه فى وقت ماولولا كون العالم بده السفة أعنى أنجوهره في المركة لم يحتج العالم بعد وجوده الى المارى تعالى كالايحتاج الميت الى وحود المناه بعد تمامه والفراغ منه الالوكان العالم من باب المضاف كما رام ابن سينان سينه ف القول المتقدم وقد قلما نحنان من رآم منهم ذلك هوصادق على صور الاجرام السماو به وانكان هكذا فالعالم يفتقرالى حضورالفاعيل لهف حالو حودهمن حهة ماهوفاعل بالوحهن حماأعني الكون حوهرالمالم كالناف المركة وكون صورته التي بها قوامه و وحوده من طسعة المضاف لامن طسعة الكيف أعنى ألهيئات والمالكات المعدودة في باب الكيف فان كل ما كانت صورته داخل في هذا الجنس معدودة فيه فهواذا وجدوفرغ وجوده كان محتاجا الحالفاعل فهذا كله يحل اكه هذا الاشتياه ويرفع عنك الميرة التي نشأ للناس بين هذه الاقاويل المتصادة (قال أبوحامد) محماعن الفلاسفة فأن قيل آن اعترفتم الى قوله الى الله تعالى (فلت) اما في الدركة مع المحرك فصديم وأما في الموحرد الساكن مع الموجد لله أوفيم اليس

وانه سيكون موجودا فاذاو حديم بالعلين الاولين انه كان معدوما وانه موجود فان من علمان زيد اسيد خل البالدغ فا فعند حصول الفديه في المراف المدالة في المدالة

ميقع غير حقيقة الذوقع بالمنر ورة واخته الأف المعلومين يوجي آخة الاف ألعلين فيكون المليا حدها غير الدي بالآخر (اليقال) المعلوم متعلق العمل واختلاف المتعلق الاستازم الااختلاف التعلق دون اختلاف المسلم فواز أن يكون صفة واحدة تتعدد تعلقاتها محسب تعدد المتعلقات (لانا نقول) ذلك لا يناسب رأى المعتزلة لان العلم عندهم تعلق بين العالم والمعلوم لاصفة ذات تعلق فلا يستقيم حل كلامهم على كونه صفة ذات تعلق ٣٤٤ (الثاني) أن شرط العلم باله وقع هو الوقوع وشرط العلم بأنه سيقع هو عدم الوقوع فلوكانا

شأنه أن سكن أو يتحرك ان فرض موجود ابهذه الصفة فغير صيح فلتسكن هذه النسبة اغماو جدت بين الفاعل أوالعالم منجهة ماهومتحرك واماان كل موجود يلزم ان يكون فعله مقارنا لوجوده فصيح الاأن يعرض الوجود أمرخارج عن الطبيع أرعارض من العوارض وسواء كان الفعل طبيعيا أواراديا فانظركيف وضعتالاشعر يتموجودأقديما ومنعواعليه الفعل في وجوده القديم ثم أجأزوه عليه حتى كان وجود والقديم انقسم الى وجود من قديمن ماص ومستقبل وهذا كله عند الفلاسفة هوس وتخليط (قال أبوحامد) مجيما للفلاسفة في القول المتقدم قلنا لا نحيل الى قوله من حيث انه حادث (ثم قال) مجيماعن الفلاسفة فان قيل فان اعترفتم الى قوله وقد ظهرهذا (قلت) هـ ذا القول يضع فيمأن الفلاسفة قدسلوالهانهم اغايعتون بان الله فاعل بانه علة له فقطفان الملة مع المعلول وهذا انصراف منهم عن قولهم الاوّل لان المعلُّولُ أغما يلزّم عن العلمة التي هي له علمة على طريق الصورة أوعلى طريق الغاية وأمالله لمول فايس بلزم عن المله التي هي عله فاعله بل قد توجد المله الفاعلة ولا يوحدا لمملول ف كان أبوحامد كالوكيل الذى يقرعلي موكاه بالم يأذن له فيه بل الفلاسفة ترى أن العالم له فاعل لم يزل فاعلاولا يزال أى لم يزل مخرج اله من المدم الى الوجود ولا بزال مخرجا وقد كانت هذه المستلة قديم أدارت بين آل ارسطاطا اليسوا لأدلاطون وذلك الاطون الداطون المائال بحدوث العالم لميكن ف توله شكف انه يمنع للمالم فاعلاصانما واماارسطاطا ليس فلما وضع أنه قديم شكك عايدة أمحاب أفلاطون عثل هذاا لشك وقالوا الهلاس أنالعالم صانعا فاحتاج أصحاب ارسطوان يجيموا فيه مأجوبة تفتضي ان ارمطويرى أنالمالم صائما وماعلا وهذا يبين على الحقيقة في موضعه والاصل فيه هوان الحركة عندهم ف الاجرام السماوية بهايتة تؤمو جودها فمطى المركة هوفاعل للمركة حقيقة واذا كانت الاجرام السماوية لايتم وجودها الأبالدركة فعطى الحركة هوفاعل الاجرام السماوية وأيضا تبين عندهم انه معطى الوحدانية التي به اصارا لما فم واحداوه وطي الوحد انيـة التي هي شرط في وجود الشي المركب وهومه طي وجود الإخراءالتي وقعمنه التركيب لان التركيب هوعلة لهاعلى ماتدين وهدنده حال المدا الاول سبحاله مع العالم كله "وأما قولهم ان الفعل حادث فصيم لانه حركة واغسامُعُ في القدم فيسه الله الأولى له ولا ٢ خر ولداك أيس يعنون بقوهم ان العالم قديم انه متقدم بأشسياء قدعة لسكونها حركة وهداه والدى اسالم تفه مهالاشعر بةعسرعايهم أن يقولواان اللهقديم وان العالم قديم ولذلك كان اسم المدوث الدائم أحقبه من اسم القدم (قال أنوحامد) الوحه الثالث في استحالة كون العالم نعد الألله تعالى الى قوله عوب أصلهم (قلت) اماأذاسام فذاالاصل والتزم فيعسرا ليواب عنه الكنه شي لم يقله الاالمتأخرة من فلاسفة الاسلام (مُ قَالَ) جيماعن الفلاسفه فان قيل العالم بعمالته الى قوله كاسم بق (قلت) حاصل هذا الكلام أن الاول اذا كان سيطاوا حدالا بصدر عنه الاواحد واغليختلف فعل الفاعل ويكثرا مامن قبل الموادولاموا دمعه أومن قبل الأله ولاآ له معه فلم يمق الأأن يكون من قبل المتوسط بان يصدر عنه أولاوا حدو عن ذلك انوا حدوا حدوعن ذلك الواحد واحدفتوجد الكثرة (م قال) رادا عليهم قلنا فيلزم عن هذا الى قوله لا يصدر عنه الاواحد (فلت) هذا

واحدا لمغنتاف شرطهما نسلامن ألتناف (الثالث) عكن العسلم بالمعالم بالمه سيقع فالجله معالمهل بالهعالم بالهوقع من جيم الوحوموغ مرا العلوم غبر الملوم فلابردماء توهمات هذااله حه اغادل على تغايرالعلسين بالاعتمار لابألذات كأهوالمراداذ الثي الواحد يجوزان محكون معاوما باعتمار مجهولاباعتمارآخر(وتحقيق كالمهم فعلمه تعالى بالزئيات) هوان الاشياء الزمانيسة الى لها تعلق بالزمان ولاعكن وحودها بدونه هومايكون تعسرا تدريجيها كالمسركة ومأ يتمعهافان لهاهو بقمنطمقة على الزمان عننع وجودها مدونه أودفعما كالمكون والفساد أوما يكون محسلا التغبر على أحدالوجهين كالاحسام فانالسم من حسب ذاته ايسعا لايتحصل الافيالزمان أو ف طرقه الكنه لكومه محلا كالتغير يسستأزم الزمان ولا يوجد بدونه وأماما لابكون تغدمرا ولامحد لالعكالمدا الاوّل والعدة ول المفارقة فانبالست تغدراولا محلا

للنفيرة الاتعلق لحابا الزمان بوجه والاينفسم الزمان بالنسبة المهاالى ماض وحاضر ومستقدل كمان الاشياء المسكافية الق تعلق بالمكان والاقرجد بدونه هوما بكون له الامتدادات الثلاثة الطول والعرض والعمق أوما يكون حالا فيما له تلك الامتدادات وأما مالمس له تلك الامتدادات ولاحالافيه كالمجردات فلا تعلق له بالمكان ولا تنقسم الامكنة بالقياس اليه الى قريب وبه يدومتوسط فذاته وعالى لما لم يكن تنم اولا محلالا فقر بوجده لم بتصوّر له اختصاص بجزومن أجراء الزمان لا يحسب ذاته ولا بحسب صفاته المقيقية فلا يته و رقحه مالولاماض ولامستقبل لان هذه صفات عارضة الزمان بالقياس الى ما تختص بحرّ بعنه بل كان فسيتمالى جميع الازمنة سواء فالموجودات من الازل الى الابد معاومة المحسب ارقاع المعينة التي هي واقعة فيها الكن لامن حيث دخول الرمان ف علمة تعالى بحسب أوصافه الثلاثة أعنى الخالية والمضي والاستقبالية ولا يازم منه خوج بعض الاشياء عن علمة تعالى لانه للم يكن بالقياس اليه ماض وحال ومستقبل الاستقبل المعالمة عالى فعدم ادراكه

الاشياء على همذا الوجه الأمكونجه لاواغا مكون **جەلالوكانوقوغىسىن** الاشماعيا انسمة المه تمالي فالمبال أوالمأذي أو المستقال ولمنعلهاعلي هذا الوحه (نعم)ماذكروه مناله تَعَالَى الايعسلم خصوصسات الحزنيات بلاغا يعلماهن حسائها ماهمه محصصه بارساب تختص جلتها بواحد برئي وأن لمعتنع نفس تصوّرها من وقوع الشركة يستأزم جهلها مزيعض الوجوه تعالىءن قدول المطان علوا كمرامع انهمناقض الماذهبوا اليسهمنان الكل معملول للواجب العالمذاته والعط التام مخصوصية العله بوحب العمارالنام بخصوصمه المسلول وقددمتذرعته مان ادراك الجدرتيات المسمالية من حيث هي حرثمه جسمانية وانكان كالألو حودالأأنه لس كالامطلقا لاندبوجب نقصانامن وجه لاستارامه التحسم والمتركب فبلا استحاله فيء حدام شرته للواحب تعالى وان العمل

لازم لهم اذا وضعوا العاعل الأوّل كالفاعل البسيط الذى في الشاهد أعنى أن تكون الموجودات كلها بسميطة لكن هذااغا يلزم منجمل هدنداأ اطلب عاماف جيبع الموجودات وأمامن قسم الموجود المفارق والموحود الهيولاني المحسوس فانه حمل الممادي التي ترتق البهاالمو حود المحسوس غارالمأدي التيارتني اليهاالموجود المعقول فحل ممادي الموجودات المحسوسة المبادة والصورة وجعل بعضها المعض فأعلات الى أن ترنق الى الجرم ألسماوى وجعل الجواهر المعقولة ترتق الى مبدأ أول هوالمبدأ على جهة تشديه الصورة وتشده الغاية وتشديه الفاعل وذلك كله مدين ف كتمهم فما ف القدمة مشتركة فلنس الزمهم هذه الشكوك وهذاهومذهب ارسطو وهذه القضية القائلة أن الواحد لانمسدرهنه الأواحد هي قصية اتفق عليها القدماء حين كانوا يفعصون عن المد اللا ول العالم بالفعص الجزئروهم وظنون الفعص البرهاني فاستقر رأى الجيع منهم على أن المدأوأ حداله ميع وأن الواحد فيحب أن لابصدرهنه الاواحد فلما استقرعندهم هدذان الاصلان طأرؤامن أن حاءت الكثرة وذلك ودلث وطل عندهم الرأى الاقدم من هذاوه وأن المادي الأول اثنان أحدهم الغير والآخوالشر وذلك انه لاءكن عندهم أن تبكون ممادي الاضداد واحدة ورأوا أن المتضادة العامة التي تع حدم الاضداد هم الخمر والشرفظة والنه يحسأن تمكون المادى اثنين فلاتأمل القدماء الموحود أتورأوا أنهاكلها تؤممها أنه واحسدة وهوالنظام الموجودف العبالم كالنظام الموجود في العسكر من قدل قائد العسكر والنظام الموحود فىالمدن من قبل مديري المدن اعتقدواان العالم يحسب أن بكون بهذه الصسغة وهذا هومعني قوله سيحانه لوكان فيهما آلحة ألاالله لفسدنا واعتقدوا لمكان وجودا نذمرف كل موجودان الشرحادث بالمرض مثل العقو بات التي يعنه هامد بر والمدن الفاضلون فانها شرور وصعت من أهل المنبرلاعلى القصدالاول وذلك أنههنامن الغيرات خبرات ليستمكن أن توجدالا أن يشوبهاشي كالدال فيوجودالانسان الدى هومركب من نفس ناطقية ونغس بهيدمة فكان المبكمة اقتمنت عندهم أذيوجدانة يرالكثير وانكان يشوبهشر يسيرلان وجودانة يزالك يرمعالشرا ايسسيرآثر من عدم الخبرال كشراء كمان الشراليس مرفل انقرريا كخره عندهم أن المسدأ الاوِّل يجب أن مكون واحداو وقع هذاالشك فالواحد أجابوآفيه باجو بة ثلاثة فيمضهم زعمان المكثرة اغاجاءت من قبل الهدولى وهوانكساغورس وبعضهم زغم أن الكاثرة اغماجاءت من قبل كثرة الآلات وبمصهم زعم أنالكثرة جاءت من قبل المتوسطات وأؤلءن وضع هذاأ فلاطور وهوا قنعها رأيالان السؤال يأتى في الجوابين الآخرين وهومن أين جاءت كثرة الموادر كثرة الآلات فن اعترف بهمذه المقدمة فالشك مشترك بينهم والمكلام فبالوجه الذى به لزمت المكثرة فبالواحد لازم له أعني فين اعترف أن الواحد لايصدر غنه الاواحدوأ ماللشه وراليوم فهوضد هذاوه وأن الواحد الاؤل صدرعنه صدورا ولجيع الموحودات المتفائرة فالكلام في هذا الوقت مع أهل هذا الزمان اغاهو في هذه المقدمة وأماما اعترض به أ بوحامد على ألمشائين فلمس يلزمهم وهوآنه ان كانت الكثرة لاحقة منجهة المتوسطات فليس يلزم عن ذلك الاكترة بسيطة كل واحد منها مركب من كثرة فان الفلاسفة يرون أن ههذا كثرة بها أي الجهتين بامور بسيطة وهي الموجودات البسيطة التي ليست في هيوني وان هذه بعضها أسباب

بالعلة اغابو جداله بالمسلول لاالاحساس وادراك الجزئيات المسمانية من حيث هي جزئية عسمانية احساس لاعكن الأ بالمواس المسمانية لاعسا ولاتناقض ودفع هذا الاعتذار بان كون ادراك الجزئيات المسمانية محتاجا الى آنجسمانية اعماهوف حقنالا بالنسبة الى الواجب تعالى وقال بعض المتأخر بن من فلاسفد الاسلام ف تحقيق علمة تعالى المدرك أذا تم كالا يفتقرف ادراك ذاته الى صورة غيرصورة ذاته التى بهاهوه وكذاك لا يفتقرف ادراك ما يصدر عنه الى صورة غيرصورة ذاته التى بهاهوه وكذاك لا يفتقرف ادراك ما يصدر عنه الى صورة غيرصورة ذاته التى بهاهوه وكذاك لا يفتقرف ادراك ما يصدر عنه الى صورة غيرصورة ذاك المسادر التى هو بهاهو واذاً كاندرك كثيرامن الأشهام المورالتي منصوره او أسقه مرها والأفعناج في تعقل تلك الصورة وادراكه الى صورة أخرى من فير تعناعف العدو فينا بل تدركه المدرعة المالية عبرها بهامع كونها لم تصدر عنا بانفراد تا بل عشاركة من غيرنا في المدرعة والمالية عبرها بهامع كونها لم تصدر عنا بانفراد تأول المنافرات المدرعة والمنافرة المنافرة عبره الذي لم يصدر عنه أول أن لا يفتقر في ادراك ما صدر عنه الى غير ذاته المعينة في المورد علا المدرد ومثالة أندس المدركة بشرط في ادراكه اباه ولوكان شرط المالة المكن لنا ادراك ذواتنا والاشياء الماضرة

المعض وتراق كالهاالى سبب واحدهومن جنسها رهوأ وله ف ذلك الجنس وان كثرة الاجرام السماو بة اغاجاءت عن كثرة هذه المادى وانالمكثرة التي دون الاجرام السماوية اغما حاءت من قمل الحموق والهبه رةأوالآحرام السماو بذذا بلزمهمش من هذا الشك فالإخرام السماوية متحركة أوّلا من المحركين خاالذس ليسهم ف مادة أصلاو صوره أعنى الاجرام السماو يقمستفادة من الاجرام السماوية ويمضها من بمض سوآء كانت صورالا جسام البسائط التي ف المادة الأولى الفركائنة ولافاسدة أوصو والأجسام مركبة من الاحسام البسيطة وأن التركيب في هذه هومن قبيل الاجرام السماوية هذا هواعتقادهم فىاللظام الذي ههذا وأماالاشداءا التي حركتهم أعنى الفلاسفة لهذا الاعتقاد فليس عكن أن يبين ههذسأ اذكان منوه على أصول ومقدمات كثيرة تدين في صنائع كثيرة وطمائع كثيرة بعضها مرتب على بعض وأماالفلاسه فقمن أهل الاسهلام كألي نصر وابن سينا فلمناسل والخصوموم أن الفاعل في الغائب كالفاعل فالشاهد وأن الفاعل الواحد لايكون منه الامفعول واحدوكان الأول عند الجيع واحددا مسطاعهم عليهم كيفية وحودال كثرة عنسه حتى اضطرهم الامران لايجعلوا الاؤل هومحرك المركة المتومية بل قالواأن الاوّل هوموجود بسيط صدرعنه محرك الفاك الاعظم وصدرعن محرك الفاك الاعظم الفلك الاعظم ومحرك الفلك الشانى الذى تحت الاعظم اذكان هذا المحرك مركامن كونه بعقل الأولو ومقل ذاته وهذاخطأ عن أصولهم لان العاقل والمعقول هوشي واحدف العقل الانساني فمنلاعن العقول المفارقة وهذا كله ليس بلزم قول ارسطوفان الفاعل الواحد الذي وجرفى الشاهد يصدر عنه نعل واحدايس يقال مع آلفاً على الأول الاباشتراك الاسم وذلك أن الفاعل الاقل الذي ف الغائب فاعل مطائق والدى في الشآهد فاعل مقيد والفاعل المطلق ليس بصدر عنه الافعل مطلق والفسمل المطلق لمس يختص عفمول دون مفعول وبهد ذالستدل ارسطاطا لمسعلي أن الفاعل للمقولات الانسانية عقل منبرئ عن المادة أعنى من كونه يمقل كل شئ وكذلك استدل على المقل النفعل انه لا كاش ولا فاسد من قبل أنه يعقل كل شي (والجواب) في هذا على مذهب المكم ات الاشماء النى لايصح وجودها الابارت اطبعت فامع بعض مثل ارتباط المادة مع الصورة وارتباط أجراء العالم البسيط بعضهامع بعض فانوجودها تابيع لارتباطها واذاكان ذلك كدلك فعطى الرباط هومعطى الوجود واذاكان كلمرتبط اغابرته طيمني فمه واحدوالواحه الذي بهبرتبط اغابلزم عن واحدهومعه قائم مذاته فواحب أن كوب ههنا واحدمة رقائم مذاته وواجب ان كون هذا الواحداء المطيء معي واحدا بذاته وهذه الوحدة تنذؤع على الموجودات يحسب طدائمها ويحصل عن تلك الوحدة والمعطاة في موجود موجود وجود ذلك آلوجود وترقى كلهاالي الوحددة الاولى كاتحمدل المرارة التي ف موجودموجودمن الاشياء المارة عن الحارالدى هواله اروتترف الهار بذاجه مارسطوسن الوحود المحسوس والوجود المعقول وقال ان العالم واحدصدر عن واحدوان الواحده وسيب الوحدة منجهة سمد المكثرة من سهة والمالميكن من تمله وقب على هذا وتعسر هذا العنى لم يكشعه كثير عن حاء بعد مكا ذكرنا وادا كانذاك كذلك فبنادههناه وجوداوا حداتفيض منهة ومواحده ببايو جددجيح الموجودات وحدتها وكثرتها فأذاصدرع الواحد ماهوواحد وجمان توجدال كثرة أوتصدراو

النواتنا ولوأمكن حصول الصورانامن غيرا للصول قينا المل الادراك أيضا من عبر حاول قان الماول انماكان لمصدول تلك الصورة لناالذي هوشرط فى المتعقل والادراك فاحتج المسه بالمرض لابالذات وحصمول الشئ أملنمه الفاعلية في كونه حصولا القبره ليس دون حصوله الملقية القابلية في كونه كذلك فالعاقل الفاعل أذاتهم ملولاته الذاتية حاصلة لهمن غبرأن تكون حالة فيه فهوعا قل لحامن غيرأن تحرل فيسمه فاذا الوأجد لذاته كالابريد عق له اذاته على ذانه في الوجود وانزاديحسب اعتدارالمتبرين فكذلك وحودالماول الاول وتمقل الواحداياه لانذاته علة لذات معلوله الاول وعقله لداته عدلة لدات العسلول الاول واتحاد العلتان فالوحدودمع تعارح االاعتماري يقتضي اتحادمماولهما فالوحود مدم التفاير الاعتباري مرتمسه ماأيضا فتعيقل الواحب لداته العقل الدى

هواقلاله قول لا عداج فيه الى حصول صورة مستاة عدة كل ذات الاقل تعالى شم المستحد الله عدد الله المستحدة عدد المستحدة المستحدة المستحدد المس

وَّقَدَ عَمَانَ عُيراً نَ يُكُونَ فَي عَلَى وَيكُونَ بِلَهِي حَاضِرةً عَنْدَه فَي أَوْكَاتُهَامِنَ عَيْرِ وَمَ عَالَمِنَ الْحَالَاتَ السَّيْدُ كُوفَ كَدُمْيَةً عَلَى عَلَى عَيْراً وَمَ عَالْمِنَ الْحَالَاتُ السَّيْرَةُ عَلَى عَلَى الله عَلَى

المسرول القابلدون المصول للفاعدل وعدم كون حصول الثي الفاعل في كونه حصولا لعارددور حصسوله لقباءله أوكؤن حصول الشي لفاعله أقوى فيمعني الحصولة للغيرمن حصوله لقايله اغيار فبدلو كان المعتسمرف الأدراك مطلق المصرل اغبر مدون خصوصمة المصول للفائل وهوممنوع والماصل أته محدوزأن كون مفهدوم الحصول الشيأمراعرضا بالنسمة الىمادمادق عليه من المصدولين ويكون المعتبر فالادراك هوأحد المعروضين لاالآخوذلا المزم من كون مطلق المصول للف رالذي هوالمارض حاصلافي شمن المروض الای ایسمعتسمرا ی الادراك حمول الأدراك وقوله لوكان كون المدرك محلالصورة المدرك ومثاله شرطاف الادراك الأمكن النالادراك دواتناوالاشداء المامنرة لذواتنا اغمارفهد عدم اشتراط حمدول الصورة والمنال فى المدرك عدلى التعيدين لاكفارة المصحول مطاما ف

كيف ماشئت ماتقول وهذا هومعني قوله وذلك بخلاف ماظن من قال ان الواحد يصدرهنه واحد فانظر هذا الغلطما كثره على المسكما وفعليك أن تقيين قولهم هذا هله مرهان أم لا أعنى ف كتب القدماءلاف كتبابن سيناوغيره الذين غمير وامذهب القوم في العملم الألمي حتى صارظنها (قال أبو عامد) معيداعن الفلاسفة فان قيل فاذا عرف مذهبنا الى قوله في تفهيم مذهبم (قلت) هذا كله تحرض على الفلاسفة من ابن سينارأبي نصر وغير ومذهب القوم القديم موان ههنام مادى الإجرام السماوية والاحرام السماو بة تصرك الهاعلى حهة الطاعة لهاوالحمة فيها والامتتال لامرها اياهابا فركة والفهم عنها وأنهاأغا خلقت من أجل المركة وذلك انهلما معان المبادى التي تحرك الاجرام السماوية هي مفارقه الواد وانهالاست باجسام لمسق وجه به تحرك الاحسام ماهذا شأنه الامن حهذان المحرك أمر بالحركة ولداكارم عنسدهم أنتكون الاحسام السعباو بقحية ناطقة تمقل دواتها وتعقل مداديها المحركة لحما علىجهة الآمر فأولما تقررأنه لافرق بين العاروا الملوم الاان الملوم ف مادة والعلم أسس مادة وذلك في كتاب النفس فاذا وجدت موجود آت ايست ف مادة وجب أن يكون جوهر هاعما أو عقلا أوكيف شئت أن تسميها وصع عندهم أن هذه المبادى مفارقة للوادمن قبل انها التي أفادت الاجرام السماوية الحركة الداغة التي لآيطة هافيها كالالولاتعب وانكل مايفد حركة داغة يهذه الصفة فانه ليسجسه اولاتونف جسم واناليسم السماوى اغااستفادالمقاءمن قيل المقرقات وصع عندهمان هدنه المبادى المفارقة وحودها مرتبط عبداأقل فيهما ولولاذ الثالم يكن ههنا بظام موجود فأقاو يلهم مسطورة في ذلك فينه في إن أراد معرفة الحق أن يقف علم امن عند ، وما يظهر أيضا من كون جيع الافلاك تتحرك المركة المومية مع أنها تعرك بهاا لحركات التي تخصها عاصع عندهم أن الآمر بهذه الحركة هوالمدأ الاول وهوالله سيحانه وتعانى وانه أمرسائر الممادى ان تأمرسائر الافلال سائر الحركات وأذبهذا الامرقامت السموات والارض كاأن بامرا لمك الاول ف الدينة قامت جييع الاوامر المسادرة جمن جعل له الملك ولاية أمرهن أمو را لدينة الى جيد م من قيرا من أصناف الناس كما قال سحانه وأوجى في كل ماءأمرها وهذا المتكلمف والطاعة هي الاصل في المكلمف والطاعة التي وحمت على الإنسان المكوفه حسوانا ناطقاه وأماما حكاء ان سينامن صدورها فالمادي بعضهامن بعض فهوشي لأيعرفه القوم واغناالذى عنسدهم اذلهامن البدأالاؤل مقامات مماومه لايتم لهاوجود الابذلك المقام منهكا فالسجانه ومامنا الالهمقام معلوم وان الارتماط الذي سفراه والذي يوخب كونها معلولة بعضهاءن بعض وجيعها من المدأ الاولوانه ليس يفهم من الفاعل والمفعول والخالق والمخلوق ف ذلك الوجود الاهذاالمهني فقط وماقلنامن ارتباط وجود كل موحود بالواحدوذاك خلاف مايفهم ههنامن الفاعل والمفعول والصانع والمصذوع فلوتخ لمتآمرا لهمأمور وتكثير وت وأولتك المأمورون لهم مأمورون آخرون ولأوجود للأمورين الافية وكالامروطاعة الأمرولاوحودان دون المأمورين الأبالمأمورين ألوجب أن يكون الآمر الاوَّل هوالذي أعطى حييه الموجودات المهني الذي به صمارت موجودة فأمه أعطى كلشي وجوده فيأنه مأمور ولاوجودله الامن قسل الآمر الاول وهلذ اللعدي هوالذي بري أأ الفلاسفة انه عسبرت عنه الشرائع بالخاق والاختراع والتكليف فهذا هوافرب تعليم عكن أن يفهم مه

و المناف ابن رشد كه الادراك بوازان بكون كل من حصول المحمول الصفات الفائمة به وحصول الصفات الفائمة به وحصول الصدورة والمثال كامياف الاحتمال أولا بكون حصول المعمل المعلمة المجردة كامياف ادرا كما الماء لاحتمال أن تكون المعمولات المذكورة متحالفة بالمقائمة ويكون كل من الثلاثة الاول شرطاعلى المدل في الادراك كافيافيه دون الرابع وأيضا لو كان علمة مالى بالاشدياء عمارة عن وجود اتها لم يكن علمة تمالى بها متقد ما يالاشدياء عمارة عن وجود اتها لم يكن علمة تمالى بها متقد ما يالاشدياء عمارة عن وجود اتها لم يكن علمة تمالى بها متقد ما يالات على المتناع تقدم الشي على نفسه فلا يكون تعلم تعلى بها متقد ما يالاشدياء عمارة عن وجود اتها لم يكن علمة تمالى بها متقد ما يالاشدياء عمارة عن وجود اتها لم يكون كل من المتقد ما يالاشدياء عمارة عن وجود اتها لم يكون كل من المتقد ما يالاشدياء عمارة عن وجود اتها لم يكون كل من الثلاثة المتقد ما يالاشدياء عمارة عن المتعدد ا

ق و معودها فيكون الاول المائي فأعد البالط مع المائل والتوسط المؤلف والكول في مروال اله تعدالي الدر مختار الاأن في درته والمعتبار و المعتبار و

مذهب هؤلاءالقوم منغيرأن يلحق ذلك الشنه غالتي تلحق من سمع مذاهب القوم على المتفصيل الذي ذكر البيحامسده مناوهذاكاه نزعمون العقدتيين في كتبهم في أمكنه أن ينظرف كتبهم على الشروط التيذكر وهافهوالذى يقف على محتما نعون أوضده وليس يفهم من مذهب أرسط وغيرهذا ولامن مذهب أفلاطون وهومنتهي ماوقفت عليسه العقول الانسانية وقذعكن الانسان أن يقف على هسذه المعاني من أقاو ول عرص لهسآان كانت مشهو رمّه مانها معقولة وذلك ان ماشأنه هذا الشآن من المتعلم فهولانذ يحسوب عنددالجيع وأخد ذالمقدمات آتي يظهرمنها هذاوهوان الانسان اذا تأمل ماههنأ ظهرله ان الاشياء التي تسمي حية عالمة هي الاشياء القركة من ذاتها بحركات محدودة تحوا غراض وأفعال محدودة تتولده نهاأ فعال محدودة ولذلك قال المتكل ون ان كل فعل فاغيا بصيدره نجي عالم فاذاحصل لدهذاالاصال وهوأن كل مايتحرك حركات محدودة فبلزم منهأ فعال محدودة منتظمة فهو حى عالم وأضاف الى ذلك ما هومشاهد بالحسوه وان السموات تعرك من ذاتم احركات محدودة وازم عزذلك فيالموجودات التي دونهاأ فعال محدودة ونظام وترتب سقوام مادونها من الموحودات تولد أصل ثاات لاشك فيهوهوان السموات أحسام حمة مدركة فاماان حركاتها الزم عنها أفعال محدودة بهما قوام ماههنا وحفظه من المدوان والنمات والجادفذاك معروف بنفسه عندالتأمل فانهالولاقرب الشمس ويعدها في فلكم اللَّما تلل لم يكن ههنا فصول أربعة ولولم يكن ههنا فصول أربعة لماكان نبات ولاحيوان ولاجرى المكون على نظام ف كون الاسطقسات بعمنها عن بعض على السواء ليتحفظ لهما الوجود مثال ذلك انه اذابعدت الشمس الىجهة المنوب برداله واعفيجهمة الثعمال وكثركون الاسطقس المائي وكثرف جهة الجنوب تولدا لاسطقس الموائي وقل تولدا لاسطفس الماثي وفي الصدف بالعكس أعنى اذاصارت الشمس قرب متر ؤسنا وهدنه الأفعال التي تلفي للشمس من قبل القرب والمعدالذي لهاداتماهن وجودم وجودهن المكان الواحديدينه تلفى للقمر ويتجيم الكواكب فان لكلها أدلاكامائلة وهي تفءعل فصدولاأر يعه ف حركاتهاالدور يةوأعظم من هـــذه كلهافي ضرورة وجود المخلوقات وحفظها المركة العظمي أليومية الفاعلة الليل والنهار وقدنسه السكتاب العزيزعلي العنامة بالانسان أتسحير جيع السعوات لهق غثرما آية مثل قولة سيحانه سحرايكم الليل والنمار فأذاقا بل الانسان الحركات وهي ذوات أشكال محدودة ومن حهات محدودة ونحوا فمال محدودة حركات متضادة وعلم ان هذه الافعال المحدودة الفياهي عن مو حودات مدركة حية ذوات اختدار وارادة ويزيد ماقذاعا في ذاك أذبري أن كثير أمن الأجسام المسغيرة الحقيرة الخسيسية المظلمة الاحساد التي ههذا لم تعدم الخياة بالجلة على صغرا حرامها وخساسة اقدارها وقصراع ارها واطلام أحسادها وان المودالالهي أفاض علما الحياة والادراك التيبها دبرت ذاتها وحفظت وجودهاء لمعلى القطعان الاجسام السماوية أحرى أنتكون حدةمدوكة من هذه الاحسام اعظم اجرامها وشرف وجودها وكثرة إنوارها كاقال سيعانه الملق السموات والارض أكبرمن خلق الناس واكن أكثر الناس لايعلون ومخاصمة اذاا عتبر تدبيرها الاحسام الحية التي مهناعلم على القطم انها حية فان الحي لاندبره الاحي أكل حياة منه فاذا

الثانسة بأنه لملاعوزان بكون المرصدفة واحدة لحااضافات متعددة وأن مكون اختدلاف المعاول اغارؤر فاختسلاف الاضافات دون المرنفسه واماتوام انالاضادةالي المعلول الممين داحسلة في حقيقة العلم ومهمااختلفت الأضافية اختلف الثي الذى الاضافة ذاته فله ومهماحصل الاختلاف فقدحصل التنبرةردود وأنه لوصهو فذا لزم إن لادمار الاول تعالى الاداته لانه لو عسلم الانسان الطلق والحسوان المطلق والجماد الطاني وهمذه مختلفات لامحنالة فالاضافية اليها مختلفة فلايصح الملم الواحد لان يكون عمامالخناهات علىماسيق فيوحب ذلك تمدد الملوم واختدلافها لاتمددها فقط معالماثل اذالمقمائلات ماتسدد وعضهام سداليعض والعلم بالحيوان لايسد مددالعلم بالجاد ولاالعماماليياض يسدمسدالعلم بألسواد فلا سطوى تحتعل واحدهو علميداتهمع انهسم ذهموا الى أن عله تعالى بالاشناء

منطر تحت علم واحده وعلم بذاته الذي ه وعين ذاته من علم المان علم تعدل المناوم المناوم المنافعة المنافعة المنافعة على منطر بد عليه وأنت تعلم النافة الالزام لا بردعلى الشيخ فا به ذهب الى ان علم تعدل المنافعة المنافعة المنافعة على عدم علمه بالمنزلة الزمانية في المنافعة على عدم على عدم علم المنافعة على عدم على عدم المنافعة المنافعة على عدم المنافعة المنافع

يتمثورها الربين النين أجلاوان أرادق بعق الاحكام وفي اعب و مكن ويتنع فسلول كن لانسا ان المها عد الشغي لاستنسان العلم بالآخرفيه والفسل الخامس عشر في ابعال قولهمان السماء متحرك بالارادة في كالوالة الأجوام الفاكية سيوانات ال تفوس متعلقة باجرامها نسبم اليها كنسب متنفوس خالى الدائنا فكا أن أبدائنا تصرك بالارادة لفرض من الاغراض المزاية فكذا الافلاك وهذه الدعوى وان كانت من الأمور المكنة فان الله تسالى كادر على أن يخلق ١٥ المياة في كل بسم فلكما كان أو

عنصر باصفيرا أوكبيرا مستديرا أومضلما ليكن الشأن في الدات وقدوع ذاك بطسريق القياس ألعقلي وحبتهمالتي تسكوا بهاهى ان قالوا الفلك جسم معرك بالذات وكل جسم متحرك بالدات فركتمه اماطم سمية أوارادية أو قسرية لان مسدأها اما خارج عن القرنة متساز عنمه فبالوضع والاشارة أولا الاول الحركة القسربة والثني لايخسيلومن إن بكون له شعو رعما بصدر عنهمن الحركة أولا ألاول الحركة الارادية والثاني الطبيعية لاحائزان تكون مركات الافلاك طسعية لانكلوضع بتوحه ألمه المحرك بالاستدارة بكون ترك دلك الوضع هوء ين التوجمه المسهفيكون المهروبعده بالطبيع بعيته مطلوبا بالطسعف حَلَّهُ وَاحْسَدُهُ بِلَ يُكُونُ الحربءنالثيء للسر طلبه وانه محال يداهه ولا جائز أن تكرن تسرية لان القسر اغما بكون عسلي خسلاف الطدم لحبث

تأمل الانسان هذه الاحسام العظيمة المية الناطقة الهتارة الحيطة بناونظر الى أصل تالث وهوانهام عنايتها عماه يناهى غير محناجة اليهاف وجودها علمانها مأمو رقبه ذهاخركات ومسخرة المادونهامن الغيوان والنبات والجآدات وان الآمر لحاغيرها وهوغير بسم ضرورة لانه لوكان جسمال كان واحدا منهأوكل واحدمنها مسطرا ادونه ههنامن المو حودات وخادم اسالس معتاج الى خدمته في وحوده والهلولامكان هذاالآمر الماعننت عماههناعلى الدوام والاتصال لانها مديرة ولامنفعة لهاخاصة فهذا الفعل فاذناغا يقرلة منقسل الامر والتكليف الجرم المنوج ماايم الصفقا ماههنا واكامة وسوده والآمره والقمسحانه وهذا كلعمه يقوله تعالى أتيناطا تمين ومثال هذاف الاستدلال لوأن انسانارأى جعاعظيمامن الناس ذوى خطر وفعنل مكسن على أفعال محدودة لا يخلون بها طرفة عين معان ذلك الافعال غيرضر ورية فى وجودهم وهم غير محتاجين اليهالاية ن على القطع الهم مكلفون ومأمّو وون بملك الأفمال وانهمأ ميرا هوالذي أوجب لهم تلك الخدمة الداعمة العناية بغيرهم السمرة هواعلى قدرا منهم وأرفع رتسة وانهم كالمعميد المسخرين له وهذاالمعني هوالذي أشار اليم المتكاب العزيزف قوله تعالى وكذلك نرى ابراهيم ملكروت السموات والارض وإذااء تبسأ الانسان أمرا آخر وهوان كل والمسدون الكواكب السينة له حركات خادمة لمركنه الكلية ذوات أجسام تخدم جسمه السكلي كانته اخدمة يعتنون بخسادم واحسدعام أيضاعلي القطعان لجاعة كلكوكب آمر اخاصاب برقد ماعلم منقدل الأمرالاول مثل مايعرض عند تدبيرا ليوس أن يكون منها جاعة كل واحد منه أفعت آمر واحد وأولتك الآمر ودوهما المعون العرفاء برحمون الى أمير واحدوه وأميرا ليش كذاك الامر ف حركات الاحرام السماوية التى أدرك القدماء من هذه الدركات وهي نيف على الأربعين ترجيع كاهاالي سدع آمرين وترجيع السدم أوالثمانية على اختلاف سنالقدماء في عدد الحركات الى الآمر الاول سفالة وهذه المعرفة تحصل للانسان بهذآ الوجه سواءعلم كيف مبدأ خلقة هذه الاجسام أعنى السماوية أولم يعلم وكيف ارتباط وحود سائرا لآمرين بالآمر الأول أولم يعلم فاله لاشك أنهالو كانت موحود من ذاتها أعنى قديمة من غيرعله ولامو يحسد لجازعايها ان لاتأتر لآمر واحدد فابالتسخير وان لانطيعه وكذلك حال الآمر ين مع الآمر الأول واذا لم يجزذ الثاعليما فهذ لك نسمة بينها وبدع أقنصت لهاالسم والطاعة وايس ذلك كثرمن انهاماك لهف عين وجودها لاف عرض من اعراضها كحال السيدمع عميسه وبلفي نفس و جودها فانه لمس هنا لك عمودية زائدة عسلي الذات مل تلك الدات تقومت بالعمودية وهذا هوموني قوله تعالىان كل من في السهوات والارض الا آني الرحن عبدا وهذا الماك هو مله كموت السموات والارض الذي أطلع الله تعالى عليه الراهيم عليه السلام في قوله تعيا لى وكذلك نرى ابراهم ملكوت السموات والارض وأتت تعلم اله اذا كالا الأمرهكذافانه يجب أن لاته كون حلقة هذه الأجسام وممدأ كونهاعلى نحوكون الاحسام التي ههذاوان العقل الانساني وقصرعن ادراك كرفية ذاك الفعل وان كان يعترف الوحود في رام أن تسمه الموحود سأحدها دلآخر وان الفاعل لهما فاعل بالنحو الدى يوسده الفاعلات ههذافه وشد بدالغهلة عظم الرلة كثيرالوهلة فهداداه وأقمى مايفهم بهمذاهب القدماء فالاجرام السماو بقوى أثبات الخالق فاف الدايس بجسم واثبات مادوله

لاطبيع والاقسر وأبضالو كانت وكانها قسر به ليكانت على موافقة القاسر فوجب تشابه وكانها في المهة والسرعة والمطاء وتوافقها في المناطبة والمناف والمناف والمنافقة في المناطبة والمنافقة والم

المتناع الفرق عليها من أنها لوكانت كاملة الفسرق الكانت أبو أوها قابلة المترق في الرّم أن تكون المدات متحدة في الها أذا أنفرق لا يُكون الإيلام كون الإنكان متحركة الإيلام كانت تعديد المنطقة على المستدارة هوان كل فعن الآخراء المفروضية التي الفلك لا يحب له من الوضع والمحاذاة ما هو عليه محسب ذاتها والالكانت مضالفة في الطبيعة لا خيالا في المنافز والمكان أولام وضع بفرض له فه وحالة ممكنة الزوال نظر اللهذاته وامكان زواله في الطبيعة لا خيالا والنظر اللهذاته والمكان زواله

من الموجودات التي ايست باجسام واحدهاهي النفس وأماا ثمات وجوده من كونه امحدثه على نحو حدوث الإجمام القينشاه دها كإرام المتكاء ون فعسم جدا والمقدمات المستعملة في ذلك هي غمر مفضيقتهم ألى مأقصدوابيا نعوهنيين هذامن قوانا فيمآ يعدعندالتكام فيطرف اثبات وحودالله تمالى واذقد تقروره ينافأرجه والىذكر شئما يقوله أبوحامه في مناقضة ماحكاء عن الفلاسيفة وتعرف مرتبته في الحتى اذكان ذآت هوالمقدود الاوّل في هذا المكتاب (قال أبوحامد) رادا على الفلاسفة قاناماذكر تموه تحكمات الى قوله الاغلمات الظنون (قلت) لا يمد قان ومرض مثل هذا اللجهال مع العلماء والجمهو رمع انفواص كادمرض ذاك فيم في المصد فوعات فأن الصانعين اذا أورد واصفات كتبرقمن مصنوعاتهم على العوام ونضمنوا الافعال العيبة عنها هزأبهم الجهور وطنوا انهم ميرسمون وهم في الحقيقة الذين الزلون منزلة المروءين من المقلاء والجهال من العلماء وأمثال هـ في الأقاويل لامتمغي أن مثلق بها آراءالعلماء وأهسل النظر وقدكان الواجب عليه اذذكر هذه الاشسياء ان يذكر الأراءالتي حركتهم الى هذه الاشماء حتى يقايس السامع بينها وبين الاقاويل التي يرومها هوابطالها (قال أنوحامد) فتداخل هذا كله في قولهم واحب الوحود ويمكن الوجود الاعتراض على مثله لا ينحصر والمكانو ردالى قوله غيرا الوجود المكن (قلت) أما قوله ال قوامًا في الثي انه يمكن الوجود لا يخلوا ما ان كون عن الوجود أوغيروأي معنى رائداعلى الوحود فانكان عمنه فامس بكثرة ولامعني لقولهمان ممكن الوحوده والذى فيه كثرة وانكان غبره لزمكم ذلك ف واجب الوجود فيكون واجب الوجود فيه كثرة وذلك خلاف مادهنعرن فامه كلام غير صحيح وقد ترائة قسمانا الماوذاك أن واحب الوحود لمسدهو مه في زائداعلى الوحود خارج النفس وأغاه وحالة للوحود الواحب الوحود استزائدة على ذاته وكاتمارا حدة الى نغ العلة أعنى أن مكون و جوده ملول عن غمره فكانه ما أثمت لفيره سلب عنه عنزلة قواناف الوحودانه واحدوذاك أن الوحدة الست تفهم ف الموجود معنى زائداعلى ذاته خارج النفس فالوجودمثل مايفهم من قولنا موجود أبيض واغا يفهم منه حالة عدمية وهي عدم الانقسآم وكذلك واجب الوجودا غايههم من وجوب الوجود حالة عدميه اقتضتها ذاته وهوان بكون وجوب وجوده منفسه لادنير وكذلك قولنا مكن الوحود من دائه ليس عكن ان يفهم منفسفة زائدة على الذات خارج النفس كاقهم من المكن الحقيقي واغما يفهم منه انذاقه تقتضي الألايكون وجوده واحدالابعلة فهو بدل على ذات اذاسلب عنه لم يكن واحب الوجود بذاته بل كان غـ مرواجب الوجود أي مسلو باعنه صفة وحوب الوجود فكاله فال ان الواحب الوجود منه ماهو واحب منفسه ومنه ماهو واحب لعلة والذى هو واحب المه ليس واحد النفسية فلايشك أحداث هذه الفصول ليست فصولا جوهرية أى قاسمة للذات ولارائدة على الذات واغاهى أحوال ساسة أواضافية مثل قولنا ف الشئ انه موحود فانه لمس مدل على معنى زائد على جوهره خارج النفس كقولناف التيئ انه ميرض ومن هذا غلط ان سينا فطن أن الواحده عنى زائد على الدات وكذلك الوجود على الشيء ولنا أن الشيء وحود وستأتى هذه المستلة واقرآ من استنبطه فده العبارة هوابن سينا أعنى قوله عكن الوجود من ذنه واجب من غيره وذلك ان الامكان هوصفة في الشي غيرالذي (قال أبوهامد) الاعتراض الثاني موان نقول عقله الى توله ولا

يقتعني صعيداتنقالكل واحدمن تلك الاحراء الى وضع الآخر وذلك بألمركة المستديرة فهسيء لي الفلك جائزة وهى لا يتصدور الا بأليل لان اليسل هوالدلة القريسة للمركة فيحوز أن يكون فالافلاك ميل مستدبرنوجب أنيكون فهامداميلمستدولان امكاناليل بدلعدلي امكانا الدا وآآسدأهو المورةالنوعيسةالي لاحو زان تكون بالفوه في الفلك الذي هوحاصل بالفعل ووحردهم سدأ الدل المستديري الحرا السبط دلعلى أنه لأعاثق فيمعن ذلك الميل محسب الطمع والمائق الخارجي أيضاعتنم اذلاعائقعن المركة المستديرة من خارج الاذوميل مستقيم أومركب عتنمع وجوده عنددالأجرام ألسمارية ووحود مدأاله لوعدم العاشق يدلان على وحود المل بالفعل ففيهاميك مستدر بالفعل محسب الطاءع فهي معسركه بالاستدارة هذا ماذكره الطسعيون وهوأنضاغمر

مام (أماأولا) فلانه مبنى على البساطة وذلك لا بم الاف المحدود دون ماعداه وأماثانيا) فلانه مبنى على البساطة وذلك لا بم الاف المحدود دون ماعداه وضمة الفلك حواز زواله عنها وذلك لا بسستأن م حواز المركة عليها الموازأ للمون والمحاداة عرد عليها الموازأ للمون والمحاداة عرد المحدود والمحاداة والوضح معه سواء كانت تلك المركة طميعية أوقسر مة (لا يقال) لولم تحزا لمركة عليها بالنظر الى طبائعها عبارة عن اعتضاء المحدودة المحدودة المحدودة المحادة عنها معادة عردة المائه المحدودة المحد

ظَيلَتُه ها العدم حَرِكَمَ الْعَقَ سَكَوْمُ الْوَصَوْلِ الْوَصَوْلُوا الْعَالَ عَلَا الْعَلَمُ الْعَلَمُ الْعَ هذا خلف وأيضافا فالنف ف من الفلك قوق الأفق والنصف الآخو منده تحته فلوفر مثنا ان ماسوى الفلك من العناصر والمركبات يحلقها الانتفسير أصلافلا شكان النصف الفوقاني من الفلك لا يقتضى طبيعة الفوقية ولا رأبي عن التحتية وكذا النصف التحتاني منه لا يقتضى طبيعة التحتية ولا يأبي عن الفوقيدة والالن اختلاف مقتضرات طبيعة واحدة ٥٣ بسيطة فبالنظر الى طبيعة ما يحور

أن بصبرالفوقاني تحتانيا وبالمكس وماذلك الالجواز المركدعليها اذالفروض أنماسوى الفلكلايتبدل عن حاله لانانقول لانسلم ان معنى اقتصاء طما تعها السكون وجوب الوضع الطمائع الاخراء فأمه لايكني فوجوبالوضعوجوب سكون تلك الأخراء فقط اللاهدمع ذلكمن ويحوب سكون مآآء تسبرالوضع والمحاذانمعه وهوظاهر فلاخلف والفوقدة والتحتية لنصؤ الفسلك اعتبار محض منالاأصدل أهبل الواقع أن النصف من الفلك محاذ لنمسف من الأرض ونصف آخرمنه محاذلآخرمنها والنصفان مسن العلك لايقتضى طبيعتهدها محاذآة نصني الارض بعينهما والكن ذاك لاستلزم حوازا خركة على الملك مل وكن ف ذلك جوازالمركة على الارض قسرا أوطمعا ولا منافيسه ثالثًا) فليوازأن للحـق مجسه ومنالعات ورة منرّعه لانشارك فيهاجرؤه الكل ننكون نملك

يعقل غيره (قلت) الصحيران ما يعقل من مدائه هرعين ذاته وانه في طبيعة المضاف و بذلك تقص عن مرتبة الاول والاول في طبيعة الموجود بذاته والصيع عندهم ان الاول الإسقل من ذاته الاذات الآامرا مضافا وهوكونه مبدأ الكن ذائه عندهم هي جيرع المقول بل جيع الموجودات بوجه أشرف واتحمن جيعهاعلى ماسنقوله بعدواذلك ليس يلزم من هذآ القول الشناعات التي يلزمونها ايا. (كال أبوحامد) فانزعوا انعقله الى قوله فيكون راجعالى ذاته (قلت) هذا كالم مخيل بان كونه ميد أعلى ألعومن الوجودالذي هوعليه وليركان ذلك كذلك لاستكمل الأشرف بالاخس فان المعقول هوكمال الفاعل عندهم على مايظهرف علوم العقل الانساني (قال أبوعامد) فتقول والمعلول عله الى قوله فليصدرمنه الختلفات (فلت) ماحكاءهمناءن الفلاسفة في وحودا لمكثرة فقطدون المدأ الاؤل هوكلام فاسدغير جائرعلى أصوام فالهلا كثرة فى تلك المقول أصلاعة دهم وايست تتماس مندهم من جهدة البساطة والكثرة واغا تنباين منجهذا لعلة والمعلول والغرق بين عقل الاؤل ذانة وسائر العقول ذواته اعندهم أنالعة لالاوليعقل من ذاته معنى موجودا بذاته لامعنى مامضافا الى علة وسائر العنة ول تعقل من ذواتهامعني مصنافا الى عليها فتدخلها المكثرة من هذما لجهة فليس يلزم أن تمكون كلهاف مرتبة وإحدة من البساطة اذ كانت ليست ف مرتبة واحدة من الاضافة الى المبدأ الاوّل ولا واحدمنها يوجد بسيطا بالمعنى الذى به الاول بسيط لان الاول معدودف الوجود مذاته وهي ف الوجود الضاف وأما قوله عمان كانعقله ذاته عين ذاته فليعقل ذاته معلولة لعلة فانه كذلك والعقل مطابق المعقول فمرجه مااركل الى ذاته فلاكثرة اذنوان كانتهذه كثرة فهمي موجودة في الاقل فاله ليس الزممن كون العقل والمعقول فالعقول المفارقة معنى واحدا بعدنهان تدكون كلهانستوى في المساطَّة فالهم بضعون أن هذا الَّه في تتغاضل فيه العقول بالاقل والازيد وهولا بوجد بالخقيقة الاف العقل الاول والسبب فذلك ان العقل الأوَّلُ دَاتُهُ قَاعُهُ يِنفُسِها وسائرًا لمقرَّل تَمقُلُ من دُواتِها انها كَاتُّهُ بِهِ فَاوَ كَال العـقل والمعقول في واحـــد وأحدمتهامن الاتحادف المرتبة الذي هوف الاؤل الكانت الذات الموجودة مذاتها توافق الموحودات بغيرها أواكان المقل لايطابق طبيعة الشئ المعقول وذلك كلممستحيل عندهم وهدا الكلام كلم والجواب هو جدلي واغماعكن المنتكلم في هذا كالامابرها نيامع قصو رنظر الانسان في هذه المعاني اذا تقدم الانسان فعرف ماهوا لعقل ولايعرف ماهوا لعقل حتى يعرف ماهى النفس ولايعرف ماهى النفسحتي يعرف ماهوالمتنفس فلامعني لاكلام في هذه المعاني سادئ الرأى و بالمعارف العمامة التي ليست بخاصة ولامناسية واذا تكام الانسان في هذه المعاني قبل أن يعلم طبيع ما اهقل كان كالرمه فيها أشبه شيءن مذى ولذلك صارت الاشعر بذارا حكت آراء الفلاسفة اتت ف غايد الشناعة والمعدمن النظر الاوّل الانسان في الموجودات (قال الوحامد) والمترك دغوى الى قوله من المكثرة (قلتُ) ريد انهم اذاوضعوا ان الاول بمقل ذائه و بمقل من ذاته الله علة لندر وفلهم أن بنزلوا الله ليس واحدامن كل جهة ذكاته متمن بعداله يحب أن مكون واحدامن كل حهة وهذا الذي قاله هومذ هب بعض المشائين و يتأولون الهمذهب ارسطاط اليس (قال أبوحامد) عان قيل الاوّل لا يعقل الحقوله لتجعب منه (قلت) الله المذي للذي يريدأن يخوض في هذه الاشياءان يعار الكشراءن الامورا التي تبينت في العلوم الفطرية

الصورة مقتضية لوضع معيي لا يعارقها أصلا (وأمارايعا) فلانا لانسام اله يجب أن يكون في الاقلال مبدأ ميل مستديرفان الذي تبت على نقسد يرجعة ما تقدم المكانه ولا يلزم من المكانه وجود مبدلة به على نقسد يرجعة ما تقدم المكانه والمستدير بل المكانه ولا يلزم من المكانه وجود مبدلة بالمعلق بالمعالمة (فان قلت الدلالة عليه في ماسيق بان المبدأ هوالصورة الموعية فاذا كانت يمكنه في الفلالة على جود بالقالم وجود بالقالم وجود المالية على المناقب الفلالة على حود المالية المواجود الجسم بدون الصورة المنوعة (فلت) كون المبدأ هو

المدورة النوقيت ممتوع المرابط في المرابط و المرابط و المرابط المستقط و المنافعة و المنافعة و المدورة و المدورة المنافعة و المنافعة

اذاء رضت على بادى الراى الى ما يعقله الجهو رمن ذلك كانت بالاضافة اليهم شيهاء بالدرك النبائم ف ومه كاكال وانكشرامن هذوليس تلفي لحامقدمات من نوع المقدمات التي هي معقولة عندا لجمهور يعشقون بهافي أمنال هذه العانى بللاسييل الحائن تقعبها الاحسدا تباع واغما سبيله أأن يحصل بهما أليقينان يسلك فيمعرفتها سييل اليقين مشال ذلك آنه لوقيل للجمه وروان هوأرفع رتمة في الكلام منهمأن الشمس التي تظهر للعين فاقدر قدم هي تحومن مائه وسمعين ضعفا من الارض القسالوا هذامن المستعيل واكانمن يتخيل ذلك عندهم كالنائم والعسر علينا اقناعهم فهد ذاالعني عقدمات يقعمهم التصديق بهامن قرب في ومان يسهر ول الاسبيل أن يخصص مثل هسد الدار الايطر وق البرهات آن سلائطريق البرهان واذا كان هذآم وجودا فمطالب الأمو رالمندسية وبالجلة ف الأمو والتعلمية فاحرى أن يكون ذلك موجوداف العلوم الالحية أعنى ما اذاصر حبه الجمهوركان شنيعا وتبعاف بادئ الرأى وشبيها بالاحلام اذايس يوحدنى هذا النوع من المعارف مقدمات مجودة يتأتى من قبلها الاقتناع فيها للمقل الذي في إدى الرأى أعنى عقل الجهور فاله يشبه أن يكون ما يظهر مبا حره المعل هوعنده من قبيل المستحيل ف اول أمر موليس يقرض هذا ف الأمور العلية بل وف القملية ولذلك لوقد رنا أن صناعة من الصنائم قد د ترت تم توهم وجودها المكان في بادعًا لرأى من السقيل ولذ لك يرى كشير من الناس أن هذه الصد تمهي من مدارك لست بانسانية فيعصنهم بنسم الحاليون ومضهم بنسم الى الانساء ستى لقدزهما ينخرمان أنوى الأدلة على وجودا لنسوة هو وجود هذه الصنائع واذا كان هذا هكذانيني لن آثر طلب المق اذاو جدقولا شنيعاولم عدمقدمات محودة تر بل عندة تلك الشنعة أن لارمة قدأن ذلك القول باطل وان وطلمه من الطروق المذي تزعم المدعى له انه توقف منها عليه ويستحمل في تعليذ لك من طول الزمان والذي يثبت ما يقتضيه طبيعه ذلك الأمر المنعسل واذا كان هذا مو حوداف غدا الملوم الالحية فهذا المعنى في العلوم الالحيّة أحرى أنّ يكون موجود البعد هذه العاوم عن العلوم التي فى ادى الرأى واذا كان هذا هكذا فيندني أن يعلم اله ليس عكن أن يقع في هذا الجنس محاطب في حالية مثل ماوقعت في سائر المسائل والجدل نافع مماح في سائر العادم وتحرم في هذا الأعلم ولذاك بأ أحسك ثر الناظر ين ف هذا العلم إلى أن هدا كله من باب التكريف في الجوهر الذي لا يكيفه العقل لانه لوكيفه الكان المقل الأزلى والكائن الفاسد واحد أواذا كان هذا هكذا فالله بأخذ آلم في من نسكام ف هدف الاشداء الكلام العام ويحادل في الله بفرع في ولدلك بظن أن الفلاسفة في عادة العندف ف هـ فدالعلوم ولدلك يقول أبوحامد انعلومهم الالحيك هي ظنية والكنعلي كلحال فنعن نروم أن تبين من أمور مجودة ومقدمات معلومة وانكانت المسترها تيةوان لمنك أستخبر ذلك الالان هذاالر جل أوقع هذا انخمال في هذا العبير العظيم وأبط ل على الناس الوصول الى سعادتهم بالاعسال الفاضلة فالته ساثله وحسيه وامانحن فانانمين لأمورالتي حركت العلاسفة الحاعة غادهذه الاشياء في المبدأا دوّل وسائر الموجودات ومقسدار ماانتهت اليهمن ذلك العقول الانسانية والشكوك الواقعة في دلك وندين أيصا الطرق التي حركت المشكامين من أهل الاسلام الى ماحركتهم اليه من الاعتقادى المدأ الاول وف سائر الموحودات والشكموك الداحلة عليهم في ذلك ومقدارها انتهت اليه سكمتهم ليكمون دلك مما يحرك من

والماامتنع عملي الاملاك الميلالسمة تي كانذاك المبدأ مبدأ لليل المستدير و بذلك يتم الطلوب (قات لانسس ﴿ أَنْ كُلُّمَّا يُقْبِلَ تحر تكانسر بأفلابدنيمه من مبدأ مبل طبيعي وما ذكر من الدليل عليه نغير تام على ماعرف في موضفه (وأماخامسا) فلانالانسلم ازو حودمها اللهال السندر فالسيط دل على الله لاعا تق فيسه عن ذلك وما يقال مسنأت الطبيعة الواحدة لاتقتضى شماأولانعوقهاعنمهاأغا يصح فالطبيعة لمكونها غرشاعرة وأماف الطبيع الذى هواءم منها والكلام قيهههناولا (وأماسادسا) قلانالانسم إان لاعائق عن المركة المستديرة الا ذوميلمستقيم أومركب واغايتم لونحصرالعاثق فى المسم وهومندوع ولأ نسط أيضاامتناع وحود مافيه ميل مستقيم أو مركب عند الاحرام السميار بةلان ذلك لم يثبت الاف المحدد (وأماسارما) فلاما لانسمامان وحود مداالميل وعدمالمائق

مدلان عنى وجود المبل بالفعل فيها لجو زان بكور هماك غرط ينوف وجود المبل عليه والمبل عليه ودلم المبل على وحود المبل على ودور المبل على المبل على المبل على المبل على المبل على المبل على المبل ال

وان لم أعدة بعينه (هنذا) ولوسلم ان الفاك مصرك فلانساراته لاجائزان تدكون وكته طبيعية (قوله) لان كل وتقع يتوسّه اليه المصرك الاستدارة يكون ثول دلك الوضع هوعين التوجه اليه عنوع لان الوضع الاول قد انعدم بتركه وهوء دكم لا يما دبل غايته أنه توجه الى مثله ولانسام استحالته (فاث قلت) عكن أن يستدل على امتناع كون وكة الفلك طبيعية بطريق آخر لا يتوجه عليه ماذكر وهوأن يقال المقدل بالاستدارة يطلب عركنه المستديرة وضعائم بتركه ومشاه لا يتصوّر من ٥٠٠ فاقد الارادة لان طلب الشي العين

وتركه لامكون الاماخة لاف الاغراض الموقوفة عملي الشعوروالارادة (قلت) هذامنقوض بحركه الجر منعلوالي أسفل بطبعسه فان أمه زفعالة تفسر صف وسط المسافة بطلم بالخمر متلك المسركة تم متركه (فان قلت)ليس المعالوب فماذكم مسنالمناليشي مرالنقط الواقعة فيوسط المسافة بل المطلوب طبعا هوالمصول فالعديز الطسي ومزمشرورته مروراليسم فحركتمه الى الله المقط (قلت) فكذا فماغن يصدده محوزان لأتكون الاوضاع الدكو رممطاوية للطبيعة الفلكدة الدركوت المطاوب نفس المركة (فانقلت) المركة لستمنالامور المطـــ أو به لدواتها بل حقيقته التأدى الىالغير فلاتكون مطلوبة لذاتها بل لفرها (قلت) لانسلر ان المركة لاتحكون مطلو بةلذاتها ولانسارات حقيقته النادى الىغيره فانهد ذامن مصطلحات الفلاسفة وماألدليل على ذاك ولاءلزم من وحودها

أحب الوقوف على المقو يحرضه على المظرف علوم الفريقين وبعمل ف همذا كله على ماوفقه الله اليه (فنقول) فأما الفلاسفة فانهم طلبوا معرفة الموجودات بمقولهم لامستندين الى قول من يدعوهم الحاقة ولقواه منغير برهان بلرع اخالف الأمو والمحسوسة وذلك أنهم وجدوا الاشياء المحسوسة التي دون الفلائضر بين متنفسة وغيرمتنفسة و وجدوا جيم هذاال كمون المتكوّن عنها متكوّنا شي معوه صورة وهوالمتي الذي به صارمو حودا بعسدان كان معدوما ومن شي معوممادة وهوالذي منه تكون وذلك أنهم الفوا كل مايتكون فهنااغهات كون شئء مومصورة ومن موجود غهره فعموا هذامادة ووجدوه أيضا يشكؤن عن شئ سموه فاعلاومن أجل شي عوه أنضاغا دة فأشتوا أسما باأريمة و وحدواالشي الذي يتمكون به المتمكون أعنى صورة المشكون والشي الذي عنه يتمكون وهوالفساعل القر تساله واحدااما بالنوع وإما بالجنس أماما بالنوع فثل ان الانسان يلدانسا نأوالفرس فرسا وأما مايا لمنسوشل تولدالمغل عن الفرس والحسار ولما كانت الاسياب لاقرعندهم الى غبرنها به أدخلوا سسافا علاأول باقيافهم من قال هذا السبب الذي بهذه الصفة هوالاجرام السماو يةومنهم من حسله مبذأمفارقامع الاجرام السماوية ومنهم متجعل هذا الميدأ هوالمسد أالاؤل ومنهم منجعله عقلادونه واكتفوايه في أسكون الاجرام السمار ، قوم مادي الاجرام السمياد ، قلانه و جب عند هم أيضا أن يجعلوا لحاأ بصاسمانا علاوأ مامادون الاجرام المسيطة من الأمورا الكونة بعضها بعضا المتنفسة فوجب أن مدخه لموامن أجه ل التنفس ميدا آخر وهومعطى النفس ومعطى الصورة والحدركة التي نظهرف الموجودات وهوالذى يسميه جالينوس القوة المستودة وبعض هؤلاء جعلوا هذه القومه هي مبدأ مفارف فمعض حمله عقلاو بعض جعله نفساويعض جعله المرح السماوي وبعض جعله الاقرار ويسمى جالينوس هُذُه الَّهُ وَّهُ اللَّهُ الصَّاهُ له له الله أوغيره هذا في الميوان والنيبات المتناسل وأما في غيرذلك من النمات ومن الحيوان الغبرا لمتناسل فانه ظهر لهمان الحاجة فيه الى ادخال هذا المدأأ كثرفهذ أمقدار ماأنتي اليه فحمهم عن ألمو حودات التي دون السماء وهموا أيضاعن السموات بعدما ا ثفقوا انها ميادى الاجوام المحسوسة فاتعقوا على ان الاجوام السمساوية هي مادى الاجوام المحسوسة المتغيرة التي ههناومهادي ألانواع امامفردة وامامع مدامفارق واسالح صواءن الاحرام السماوية ظهرهم أنهاغير مشكوتة بالمعنى الذى به هذه الاشياء كاتمنة فاسدة أعنى مادون الاجرام السماوية وذلك ان المتكون عنا هومتكون بظهرمن أمره انه خوءمن هذا العالم المحسوس وانعلاتم سكونه الأمن شئ هو جوءود الثان المتكون منه الفابتكون من شيءن شي و بشي وف مكان و زمان وألفو الاجرام السماوية شرطافي تكونها من قدل انهاأ سماب فاهلة معيدة فلوكانت الاجرام السعاد وقعت كموّلة مثل هذا التكوّن أسكانت ههنا إجسام أقدم منهاهي شرط ف تدكونها حتى تدكون هي جزأ من عالم آخر فيكون ههنا أجراء سماوية مثل هذه الاحسام وانكانت أيضائلك منه كتونة لزم ان بكون قبلها أجسام عمارية أحروع رذالث الى غبرتهامه فلما تقررعندهمه ذاالخومن المظرو مانحاء كثيرة هدذاأقر بهاان الاجزام السماوية غير منتكمة نة ولا فاسدة بالمهني ألذي به هذه مته كمونة وعاسدة لان المنه كموّن ايس له حدولار سم ولا شرح ولا مفهوم غيرهذاظهرلهم أنهذه أبضاأعني الاجسام السماو يقفامبادى تتحرك بهاوعنها وتسامله سوا

مسع التأدى دائما كون حقيقتها ذلك ولوسل انها لا تدكون طميعية وليكن لانسل انها لا تدكون قسر به قوله سم لان القسراء عايكون على خيلاف العلمي عن وعاذ لا يلزم من عدم الطبيعة استحالة كون الحركة قسر به فالها حركة المتحرك عند العاد جي سواء وحدله تحرك طميعة تقتضي خيلافها اولم توجد وماذكر وممن ان العادم الليل الطبيعي لوتحرك بالقسر لزم أن تدكون الحركة مع العائق كمي لا معه لا يتم على ما عرف في موضعه على انه لا يلزم من عدم كون حركتها المستديرة طبيعية ان لا يكون هذاك طبيعة يقتضي ميلا محالفا المذه

المركة فاله يموز أن لا تكون حركاتها المستديرة تلينه يقد وتكون الأفلاك المتصرك بها طبائع تقتندى غير تلك المركات وتمكون تلك المركات قسرية لكانت على موافق القامرة وحب التشايد واغما يلزم ذلك لو كان القمامس مخصرا في الافلاك وهويمنوع والفصل السادس عشرفي ابطال ماذكر وممن الغرض المحرك للسماء كه كالوا الغرض المحرك السماء هو ٥٦ التشهيه بالعقول المفارقة لان حركة الفلك الدية لمامر وكل حركة ارادية فهم الغرض فان

عنمدادى هذهظهرهم انه عبان تكون مباديم المحركة لهامو حردات ليست بأحسام ولاتوى ف أحسام أماكون ممادم الدست بأحسام فلانهاممادي أول الاحسام المحيطة بألعالم وأماكونها المست قُوى في أحسام فلأن الاحسام شرط في وحودها كالحال فالمسادى المركمة هه فأللحبوان لان كل توة فجسم عندهم هي متناهية اذا كانت منقسمة بانقسام الجسم وكل حسم هوبه ذه الصفة فهوكاش عاسد أعنى مركمامن هيولى وصورة والهيولى شرطف وجود الصورة وأيضالو كانت مماديم اعلى تحوممادي هذما المانت الاجرام السماوية مثل هدنده فدكانت تحتاج الى اجرام أخرا قدم منها ولما تقرر فدم وجود مدادى بهذه الصفة أعنى استأجسا ماولاقوى فأجسآم وكان قد تفررهم من أمر العقل الانساني ان للسوروحودين وحودمعقول اذاتحردت من الهيولى ووجود محسوس اذاكانت ف هيولى مثال ذلك الحرله صورة مجادتة وهي فالهدولي خارج النفس وصورة هي ادراك وعقل وهي المحردة من الهدول في النفس وحب عندهم أن تمكون هذه الموجودات المفارقات باطلاق عقولا عضة لانه اذا كان عقلاما هومفارق المسره فاهومفارق باطلاق أحى أن الكون عقلاو كذلك وحسعندهم أن الكون ما تعقله ابس شيأغيرادراك صورالو جودات من حيثهي فغيرهيولي فصم عندهم من قدل هداان للوحودات وجودين وحودمسوس وحودمعقول واننسة الوحود المحسوس من الوحود الممقول هي نسمة المصنوعات من علوم الصائم واعتقد والمكان هذا ان الاحرام السمارية عاقلة لهذه المادى وان تدسرهالمناه منامن الموحودات اغناه ومن قبل انهاذوات نغوس ولماكانسوا بين هذه المقول المفارقة و بين العقل الانساني رأ والنهد ذما لعقول أشرف من العقل الانساني وانكانت تشد ترك مع العدقل الانساني في أن معسلولاتها هي صورا لموجودات ونظامها كما ان العسقل الانساني انساهو تدرك من الموجودات صورها ونظامها المكن الفرق بينهما ان صورالموجودات هي علة للعقل الانسابي أذكان يستكل بهاعلى حهة مادستكل الشي الموحود بصورته واماتلك فعلولاتها هي العلة في صور الموجودات وذلك انالفظام والترتيب فالموحودات اغماه وشئ تابع ولازم للترتيب الذى ف تلك العقول المفارقة وأماالترتيب الذى في العيقل الانساني فينا عانا هو تابيع الماطركه من ترتيب الموجودات ونظامها ولدلك كان ماقصا جدالان كثيرامن النظام والترتيب الذى في الموجودات لأمدركه العقل الذى فينا فاذا كان ذاك كذلك فلصورا لموجودات المحسوسة مراتب في الوجود أخسها وحودها في الموادم وحودها في العدة ل الانساني أشرف من وحودها في الموادع وحودها في المقول المفارقة أشرف من وحردهاف المقل الانساني ثم لها يضافى تلك المقول مراتب متفاضلة في الوحود بحسب تفاضل تلك العقول فأنفسها ونمانظر واليضاالي الجرم السمارى ورأواوف الحقيقة جسما واحداشيها بالحيوان الواحدله وكة واحدة كلية شبيرة بحركة الحبوان المكلية وهي نقلية بجميع حسده وهذه الحركة هي المركة المومدة ورأ والنسائر الاجسام العماوية حركتها الميزامة شبيهة بأعضآه الحبوان الواحد الجزئمة وحركاته الجزئية فاعتقدوالمكانارتداط هذه الاحسام بعصها سعض ورحوعها الى جسم واحدوغا مة واحدة وتعاونها على فعل واحدهوا اعالم باسره انها ترحم لمدأ وأحد كالحال في الصنائع المكثيرة التي تؤم

الدجه تشهديان الدلة الدلائد السماة بالارادة لاتتعلق الاشيء شـ ور مه برى المحدرك بالارادة وحوده أرلى منعددمه وذلك الشي همسو المسمى غالغرض ومامتوهم من أن لناحركات أراد بة من غيران يكون هذاك غرض كركة العابث بالعيسة والساهي والنائم (فيوابه) انفالمت ضرباحقيفا من اللهذة وان النائم والساهي اغا يقسملان لتحدل اللذة أوار الهمالة علولة أوازالة وصبوعدم تذكرااعابث والنبائم والساهي لغيسل تسلك الغايات لاستلزم عدم تخ لها لان تخيدل الغامة يثي والشعور بذلك التخبل شي آخر وانحفاظ ذلك الشعورشي نات يتوقف وحودالتدكرعلي حممها ولالزم منعدمه عدم التحييل لجوازان يكون أءدم الشعو رمذلك التحمل أواءدم انحفاظ الشدءور واذا ظهرائه لاندالعسركة الارادية منغسرهن فالفرض لايخملو منأن تكونحساأ وعقلما لاحائز

أن كون القرض المحرك الدلات حسيالان كل غرض حسى فالدامى اليه اما حذب الملاءمة أودفع مصنوعاً المسافرة ولا مخرجاً عن المسافرة ولا مخرج عن هدنين لان كل متصور حسى لا يكرن فيه حذب ملائم ولا دفع منا فرع ندا لمدرك لم يصع أن يكون غرضاله باعثاً على الفده ل بالضرورة فجذب الملائم هوالشهوة ودفع النافرهو الغنب وهما محالان على الفلك لا نهر ما يختصان بالمسم الذي ينفعل ويتغير من حال ملاغمة الى حالى غير ملائمة وبالعكس والافلاك لا تنظر ق ولا تلتئم لنزول صورتها الجسمية الى صورة أخرى ولا تشكون

ولاتفسد المدل فوره الفوعية بعمنها بعض ولاتنبو ولاتنبل ولاتخار ولاتتكانف المتغير مقاديرها وبأدة وتقه الولاي عيل ف كيفيها أن أسكاف واستدارتها بلا تقدير فيها الفي أوضاعها التي لا يتصور كون بعينها طبيعيا وأولى لا تها بساطها المكون في تعينها ألى حيم الاوضاع على السواء فظهران الاجرام السماوية لا تنظيره ن حال ملاغة الى حال غيره لا تمكن في المان عكن معلية ولا غضب فلا تسكون حيا المان عكن معليا ولا غضب فلا تسكون حيا المان عكن معليا ولا غضب فلا تسكون حيالة ولا على المان عكن معليا ولا غضب فلا تسكون حيالة ولا على المان عكن معليا ولا غضب فلا تسكون حياله المان عكن معليا ولا غضب فلا تسكون حياله المان عكن المان عكن معليا ولا غضب فلا تسكون المان عكن عكن المان عكن ال

بالمركة أوعتنع والثانى باطل لان الارادة المنسعثة عن تمورع قسلي أذات عاذلة مجردة بحسبذاتها عن العسوارض المادية يسقدل ان تكون نحوشي تحسال ولانطلب المحال لابدوم أبدالده راذلابد مر المأس عدن حصول ماهذاشأنه فتقف المركة ولاتستمروهو محاللان المركات الفلكية واجمة الدوام لانماحا فظه للزمان الذىءتنع علمه العدم سابقاولاحقا فتعمنان عكن حصدوله بالحركة وحينئذاماان كونعاندا الىالعالم العنصرى أوالى تفسيها أوالى أمرأعلي منها لاستبدل الحالاول والثالث والالزماسة يحال الكامل بالناقص أماعلي الثانث وهـــوأن يكون الغرض عائدا الى العالى فظاهرلان العالى كامل وقداسمة أدكم لامن السافل الذي هموناتص وأماعملي الاول وهوان معودالفرض الى المسافل فلان أيصال ذلك الغرض الى السافل بحب أن مكون أولى القماس الى الفلك

مصنوعا واحد افام الرجع الحاصناعة واحدة رئيسة فاعتقدوا الكان هذا ان تلك الميادي المفارقة تر حيم الى مبدا واحده مفارق هوالسبب في جيعه أوان الصورالي من هذا الم داو النظام والترتيب الذى فيسه هوأفضل الموجودات التي الصور والمظام والترتيب الذى فجيم الموجودات وانمذا النظام والتريب هوا اسبب فسائر النظامات والترتيدات الذي يصادونه وأن آ أهدة ول تتفاضل ف ذلك بحسب عالمامنيه فحالة ربوالمعدوالاول عندهملا يعقل الاذاته وهو بتعقله ذاته يعقل جيسع الموجودات بانضدل وجودوا فصل ترتبب وأنضل نظام ومادونه فوهره اغاهو بحسب ماسقله من الصوروا الرتيب والمظام الذى ف المقل الاول وان تفاضاها اغماه وفى تفاضلها في هذا المدي ولزم على هدناعت دهمأن لايكون الاقل شرفاء عقل من الاشرف ما يعقل الاشرف من تفسه ولا الاشرف يعقل مادمقل الاقل شرفامن ذاته أعنى أن يكون مايع قل كل واحدمهما من الموجودات في مرتدة وأحدة المنه لوكآن ذلك كذلك آركانام هدبن ولم يكونام تعددين فعن هذه المهة فالواأن الاول لايعقل الاذاته وان الذي يليه اغمايمة ل الارق ولا يعمقُل ما دونه لائه مملول ولوعة له الما دالمة لول عملة وأعتقدوا ان مأيعةل الاول من ذاته بهوه له لجميع الموحودات وبالعقله كل واحد من العقول التي دونه قمنه ماهو عله الموجودات الخاصة بذلك الدغل أعني بتخليقها ومنهما هوعلة لذاته وهوالمقل ألانساني بعملته فعلى هذا يندني أن يفهم مذهب الفلاسفة في هذه الاشياء والاشياء التي حركتهم الى مثل هذا الاعتقاد في العالم فأذآ أؤمك واست وقراقه عامن الاشياء التي حركت المسكامين من أهل الما أعنى المعرفة أولا والأشعرية تأنيا الى أن اعتقدوا في المدا الأول ما اعتقدوه أعنى انهم اعتقد والندهذا داتا غير حمانية ولافجسم حية عالمة مريدة قادرة متكامة سميعة بصيرة الاان الاشهرية دون المعتزلة اعتقدواان هذه الدات هي الفاعلة بمسم الموجودات بلاواسطة والعالمة لحسابه لم غيرمتفاه اذ كانت الموجودات غير متناهية ونفوا الملل التيهه فاوان هدمالدات الحمة العالمة المرندة السعمة المصر فالقادرة المسكامة مو جودة مع كل شيء وف كل شيء أعنى متصاله به المسال وجود وهذا الظن ظن به آنه تلحقه شيناعات وذلك أناماه ذاصفته مزالمو جودات فهوضر ورقمن بنس النفس لانالنفس هيذات الست بجسم حيةعالمة فأدرةمر يستسميعة بصيرة متكامة فهؤلاء وضعوا مداأ الموجودات نفسا كلية مفارقة للمادةه تحيث أبيشهر واوسف كرا الشكرك اتى المزم هذا الوضع وأظهرها على القول الصفات أن وكمونا ههناذات مركبة قدعة فيكرن هناتركيب قديم وهوخلاف متضعه الاشعر بقمن أنكل تركيب محددث لانه عرض وكل غرض عندهم محدب ووضعوامع هذاف جيم الموحودات أدعالا حائزة ولم بروا النفيها ترتماولانظا ماولاحكمه اقتضتها طميعه الموجودات بلاعتقدوا انكل موجود فدمكن أنءكون بخلاف ماهوعليه وهذا لزمهم في العقل ضرورة وهم مع هذا يرون في المسنوعات التي شهوا بهااللطبوعات نظاما وترتيبا وهذا يسمى حكة ويسمون الصابع حكيما وألذى أقنعوا بهف أنف المكل مثل هنذا الميدا وهوانهم شبووا ألافعال الطبيعية بالافعال آلاراديه فقالواكل فعل بماهوفع لفهو صادرعن فاعل مر مدقادر سي عالم وان طميعة القعل عاهوقعل تقتضي هذا أوأقنعوا فهذامان قالوا ماسوى اللي فهو جادوميت والميت لايصدر عنه فعل فماسوى الحي لايصدر عنه فعل فحدوا الافعال

م المالم المن المن المن المالم المعلى عرضاله وحين المن الفلات المنالاولوية من المنافل بايسال كالمالية على المالم المنافرة المناف

لان تسل الذات لا يكون الأدفع من كان اذا ثيات وقائق ألكر كاو فوضال لاستارا مه انقطاع الزمان ولا الدائلة النافي لان تيل الصفة لا يتمسور الااذا انتقات من عله الطالم الماليك الفرص من لا يتمسور الااذا انتقات من عله الطالم الماليك الفرض كذلك وان لم تنتقل هي بعينها بل حمسل ما غائلها فعانيات هي بل شبيها المستول بالمركة وقد عرف استفالة كون الفرض كذلك وان لم تنتقل هي بعينها بل حمسل ما غائلها فعانيات هي بل شبيها هو الذي تدل قته بن الثالث وهو مع من النكون الفرض ثيل استهذات وصفة فيكون الفلك معشوق موجود وهي مطلب الشمه

الصادرة عن الامورا اطمعه وتفوام مذلك أن مكون الرشاء المية التي ف الشاهد أفعال وقالواان هذه الانمال تظهر مقترنة بالمء الذي في الشاهد أفعالا واغافا علها الحي الذي في الغالب فلزمهم أن لا تكون في الشاهد حيَّاة لأن المدآة المَّا تثبت للشاهد من أذماله وأسنا فليت شعري من أن حصل لهم هملنا المدكم على الفائب والطريق القي سلمكوها في الدات هذا الصائم هوان وضعوا ان المحدث أه محدث وان هذا الاعرال غرنها به فيستمر الامرضر ورة الى محدث قديم وهذا صحيح لكن ليس بتبين من هذا إن القدم أمّس هو حسما فلذلك مجتزج ان بصناف الحاهذا ان كل حدم لمّس قدعا فتلحقهم شكوك كشرة وانس بكؤ ف ذلك بمانوسم ان أله الم تحدث اذود يكن أن رقال ان المحدث له يوسم وديم أيس فيه شئ من الاعراض الى استدالم منهاعلى أن السموات محدثة لأمن الدورات ولامن غير ذاك معانكم تضعون مركدا قدعا والماوضعوا أن الجسم السماوي كون وضعوه على غيرا لصفة التي تفهيم من السكونُ فى الشَّاهـــدوه وأن يَكُون من شئ وفي زمَّان ومكانَّو في صفة منَّ الصَّفَّات لافي كَايِتـــه لانَّه ليس في الشاهد حسير تكون من لاحسم ولاوضعوا الفاعل أم كالفاعل في الشاهدوذات ان الفاعل الذي في الشاهداغافغلهأن بغيرالمو حودمن صفةالي صفة لاان بغيرالعدم اليالو حوديل يحوله أعني الموحود الى الصورة والصفة النفسية التي ستقل بها ذلك الثيَّامُنَّ وَ حِوْدِمَا الْيُمُوجِودِمَا مُخَالِفُ لُه بالْجُوهِر والحدوالامم والفعل كإكال اللدتمالى ولقدخلقنا الإنسان من سلالة من طَين ثم حملناه نطفة في قرار مكنالآية ولذلك كانالقدماء برونان الموجود باطلاف لايتكون ولايف خفا فالفاك اذاسلم لهمان السموات محدثة لم مقدر واأن يبينواانها أول المحدثات وهوظا هرما في المكتاب العز بزفي غرما آبة مثلة وله تعالى أولم رالدين كفروا ان السموات والارض كانتار تفاالاً به وقوله سجانه وكان عرشه على المناء وقوله تعمالي ثم استوى الى السماء وهي دخان الآية وأما الفاعل عندهم فيفعل مادة المتبكون وصورته اناعتقدوا انالهمادة أو فعمله بجملته اناعتقدوا انه بسيط كاستقدون في الموهر الذي الايتجزأوان كان ذلك كذلك فهدذا النوع من الفاعل اغما يغير العدم الى الوجود عندالكون أعنى كون الجوهرا لفسير المنقسم الذي هوعندهم اسطقس للاجهام أريغير الوجودالي المدم عند ألفساد أعنى عنسد فسادالج زءالذي لايتجزأو بين أنه لاينقلب الضدالي ضده فاله لايعود نفس المدمو حودا ولانفس الحرارة مرودة والكن المعدوم هوالذي تعود موجودا أوالحار باردا والمارد حاراولذلك قالت الممتزلة ان العدم ذات ما الأأنهم جعلوا هذه الذات متفيرة من صفة الوجودة مِل كون العالم والاقاورل الغيظنوامن قبلها المدلزم عنهاان لايكون شئمن شئهي أقاويل غبرصح يعة وأقنعها انهه قالوالو كأن شيء تشي المراك غيرنهاية (والجواب) ان هذا الماعة يعمن ذلك ماكان على الاستقامة لانه يو حب مالانها ية له بالفعل وكان دو را فليس يمتنع مثل أن يكون من الهواء نار ومن الناره واءالي غيمر غا أنوالموضوع أزلى فانمعتمدهم في حدوث الكل هوان مالا يخلوعن الحوادث فهو حادث والكل الموضوع للحدوادث لايخلوعن الموادث فهوحادت واحدوما بازمهم من الفسادف هذا الاستدلال اذاسلمت لهم مدة والمقدمة هوانهم بطردوا الحكم لان مالا يخسلوه فالحوادث فالشاهد ا هو حادث على أنه حادث من شي الامن لأشي وهـم منه أون أن الكل حادث من لاشي وأيصافان | هـ ذا الموضوع عندالفلاسفة وهوالذي يسمرنه المادة الاولى ليس يخلوعن ألجسمية والحسمية

عدفالطلوب اماأن اكون نسل الشدمه المستقرأي شهاواحدامأقداداغ انمازم أحد الامر ساماانة طاع المدركة أوطلب المحال أوبكون تدلأاشه الغبر المستقر أىشها يعدشيه محيث يدفعنى شبه ويحصل شبه آخر ولايخلو اماأن رنحاظ نوعسه بتعاقب ألافرادأولا يحفظوالثاني باطمل والالزم وقوف الفلك فاذن المطلوب شبه محفوظ الندوع بتعاقب افراد غرمتناهمة فهذه المشاجات الفير المتناهمة معالمشوق امامن حبث براءته من القوة أومن حيث انه بالقية و زوالثاني معيال لان كونه بالقوة نقصان فلايكون مطلو باغيكون المطلوب حصول الشاموات الغيرالمنناهية معالممشوق في صفات كمال غير متناهيمة فكونالفلك معشوق وصوف بصفات كالفرمتناهية ولايجوز أن يكون ذلك المشرق المشميه وأجمأ والالكان المستسمة به في حميه السماويات واحددالان الطلبمي كانواحدا

كان الطلب لا عالة واحداوابس كذلك لأن حركة الافلاك متحالفة في الجهة والسرعة المطلقة في المطلقة والسرعة والبطء وابس كذلك والمطاعة ولا متحالفة ولا متحالفة ولا متحدث والمسبعة والمسرعة والبطء وابس كذلك ولا عقد المام وقعد في أن يكون المسبعة ولا متمكن وهي بالفيد المناص والمحدد المام وقعد بن أن يكون المسبعة ولا متمكن وهي بالفيد في المنافقة ا

المكنة لهاشي القودة فذلك الوقت فانه الوكانت كذلك اصادت عقد الإعردا بالكارة والمنترج كذلا فالكفيرة طع عركت فوقد عرفت أنذلك محال بالمحال المسلمة والمتحال المسلم المسلمة والمحالة المسلمة والمحال المسلمة والمحالة المسلمة والمحالة و

الارضاع المحكنةااتي لاجرامها من القدوةالي الغعل يحصل لحاالتشبه فكونها بالفعل المالمادي العالية فتقتيس يتشبها الذكو ركمالات متوالية فكل نفس من هدده المغوس نبعث عنهاء ينالمن مبدئم القدسي حركة وتلك المركة تعمد المعصول كالدشرق عليها وكل اشراق توجب شوكا وحركة مستدعية لاشراق آخروهكذا منغسير انقطاع ولاوقدوف في حركاتها المعدة العصيل كالات على التوالى وجذا ظهرانماظن جاعةمن أكار الفعنلاء أناككم ذهب واالى أن حركات الافلاك الحدردة اخراج الارضاع من القوة الى ألفعل الثلاسق في الملك شئ بالقرة وشنعوا عليهم بان الواحدد منالواحد منتقل فرزواباالدارقائلا ان مقصدوده أن يخرج أوضاعه التي بالقدوة الى الفعل دوله حاهلامجنونا منقسل بعض الظناذ الحكاء لمنذهب واالىأن حركاتها لمحرد ذلك الباطلما

المطلقة عندهم غيرحادثة والمقدمة القاثاة لذان مالا يخلوعن المرادث حادث است صححة الامالا علو عن حادث واحديمينه وأمامالا يخلوعن حوادث مي واحدة بالنس ليس لهما أول فن أين يسازم أن بكون الموضوع لمناحاد ثاوله ذالما شعر بهذا المتكاموت من الاشمر ية أضافوا الى هذه المقدمة مقدمة ثانية وهوانه لآءكن أن توجد حوادث لانهاية لهاأى لاأول لهاولا آخر وذلك مو واجب عندالفلاسفة فهذه وغدوهاهي الشناعات التي الزم وضع هؤلاء وهي أكثر كشيرامن الشناعية التي تلزم الفلاية ووضعهم أيصاآن الفاعل الواحديدينه الذى هوالمبدأ الاؤل هوفاعل لجييع مافى العالم من غيروسط وذلك أن هذا الوضع بخالف ما يحسن من قعل الاشياء بعضها في بعض وأ فوى ما أقد موابه في هذا المعنى أن الفاعل لوكان مقمولا لمرالى غيرتها ية واغاكان لزمذاك لوكان القاعل اغماه وفاعل منجهة ماه ومفعول والمحرك منجهة ما هوم تحرك وإس الامركذلك يل الفاعل اغماه وفاعل من جهة الهوموجود بالفعل لان المدوم لايفعل شيأوالذي يلزمعن هذا هوأن تنتهسي الفاعلات الفعولة الى فاعل غيرمفعول اصلالاان ترتفع الفاعلات الفعولة كاطن القرم وايضافات الذي يلزم نتجيتهمن المحال أكثرمن الذى يلزم مقدماتهم التي منهاصاروا الى نتيجتهم وذلك انعان كان مبدأ المو حودات ذاتاذات حياة وعسا وادرة رارادة وكانتهذه الصفات زائدة على الذات والمك لذات غير جسمانية فلنس بين النّفس وهذا الموجود فرق الاأن النفس هي ف جسم وهدا الموجود هونفّس ليس في جسم وماكان بذه الصفة فهوضر ورةمركب من ذات وصدفات وكل مركس فهوضرو رة محتاج الى مركب اذايس عكن أن يوجدد شي مركب منذاته كاله ايس عكن أن يوجد متكون من ذاته لان النَّكُو بِنَ ٱلدِّيَّ هُونُعلَ المُكُونُ لِيسَ هُوشَياً غَيْرِتُركيبِ المُتَكُونُ وَالمُكُونُ لِيسَ شَهِ يأغ يرالمركب وبالجآبة فسكا أن اسكل مفعول فاعسلا كذلك اسكل مركب مركبا فاعسلالان التركيب شرط و وجود المركب ولاعكن أن يكوب الشئ هوعله ف شرط و جوده لانه كان لمزم أن يكون الشيءلة نفسه ولدلك كانتال برالة فوضعهم هذه الصفات فالبدا الاول راجعة الى الذات لأزائدة عليها على موما وحد على كثير من الصفات الذاتية المثير من الموجودات مثل كون الشي موجودا وواحد داوازايا وغير ذلكُ أُمْرِب الى الحق من الاشعر ية ومذهب الفلاسفة في الميدا الاول هو قر يب من مذهب المد تزلة فقدذ كر ناالامورالق حركت الفريتين الى مثل مذه الاعتقادات في المدا الاول والسناعات الي تلزم الفريقين أماالتي تلزم الملاسقة تقداستوفاها أبوحامد وقد تقدم الجواب عن بعضها وعن بعضها سيأق بعد وأماالتي تلز المتكاميز من الشناعات فقد أشرنا نفن فهذا المكادم الى أعيانها وللرجع الى تمييز مرتدة قول قول من الا كاويل التي يقولها هذا الرحل في هذا الكتاب من الانتاع ومقد ارمايفيد من التصديق على ماشرطنا واغما اضطررنا الحاذ كر الاقاويل المجودة التي حركت ألفلا سفة الى نلك الاعتفادات في مبادئ الكللان منها يتأتى جوابهم لقصومهم فيما يلزمونهم من الشسناعات وذكرنا الشناعات التى تلزم المتكلمين أيعنا لان من العدل أن يقام محمية م فَدنك ويناب عنهم اذلهم أن يحقوا بها ومن العدل كماية ولى الحسكم أن يأتى الرجل من الحجيج الحصومة بمثل ما يأتى الفسسة أعنى أن يجهد انفسه فطلب الحج المصومه كما يجهدنفسه فطلب الحج الذهده وان يقبل لهم من الحج النوع الذي

لل كالات اللائة منها منها ماهو محسب جسمه وهرالاوضاع ومنها ماه و محسب نفسه وهو أجل وأعلى منه أو تحقيق أن الفلك متحرك و يستخرج بواسطة تلك المركه الاوضاع المسكنة من القوالى الفعل و يحمل له بواسطة كل وضع شده الى العقول التي هي بالفعل من حبيب الوضع حدوم منه اذا ذال وضع ذال ذلك الشديم الذي كان بواسطة ذلك الوضع وإذا حصل وضع آحر حصل شده آخرة بمهال نفع الوضع في فعد المنابع المناب

أرَ بِعِسلاندل مله المُكركات مُسلدا الاوشاع مُسلسان التشهات مُسلسان الأداركات والدنج لات والدركات والاوساع كالات المعسم وأما انتشهات وما يترتب عليها فهدى كالات النفس (هذا) على انتمان بالمن الاوضاع بستان مرشح الله يرعلى العالم السفلي المجسب المعتسلاف الرضاع المنبرة بمؤلف المراح المالية المراح المناسبيل المناسبيل المناطعة بتفاصيله عد فالافلاك تتشبه بالمبادى بأخراج الاوضاع المكذة من المؤون لل الفعل ف كونها

يقيله لنفسه (فنقول) اماما شنعوا به من ان المبدأ الاؤل اذاكان لايعقل الاذاته فهو جاهل بجميس مأخلق فاغاكان يلزم ذلك لوكان مايمقل من ذاته شيأه وغيرا لموجودات باطلاف واغالله في هوأن الذي مهفله من ذاته هوالموجودات ماشرف وحودواله العقل الذي هوعلة للوجودات لانه يعقل الموجودات منحهة انهاعلة امقله لاكالحال في العقل منافح في قولهم الملاهم قل مادونه من المو حودات أي اله لاسقلها بالمهة التي نعقله انحن جابل بالجهسة التي لا دعقلها موحود سواه سيحانه لانه أوعقلها موجود بالمهة التي يعقلها هواشاركه في علمتمالي الله عن ذلك علوا كميرا وهذه هي الصفة المختصمة به تممالي ولذلك ذهب ومض المتكلمين ان له صفة تخصه سوى الصفات السَّدع التي اثبتوها له تعالى ولذلك لا يحوز ف علمان يوصف باله كلى ولاجرتى لان المكلى والجزئى معلولان عن الموجودات ركالا العلين كائن وفاسد وسندين هذا اكثر عندالة كلم هل بعلم الجزئيات أولا يعلمها على ماجرت به عادتهم ف فرص هذه المسئلة وسندين انهامستلة مستحرلة فيحق ألله تدارك وتعالى وهذه المستلة انحصرت بن قسمين ضرور من (أحدها) اراته لوعقل الموجودات على الم اعلة لعلم الزم ان يكون عقله كائنا فاسدا وان يستكل الأشرف بالاخس ولوكانت ذاته غبرعاقلة الاشياء واظامها اكان ههناعق لآخراس ه وادراك صور المو حودات على ماهي علمه من الترتيب والنظام واذا كان هذات الوجهان مستحملين لزمان مكون ماتعه قله ذاته هي الموجود أت وحود أشرف من الوجود الذي صارت به موجو موالشاهد على ان الموجود الواحديسينه يوحدله مراتب فيالوجوده ومايظهرمن أمراللون فان اللون نجدله مراتب في الوجود بعضه اأشرف من يعض وذلك الناحس مراتبه هو وجوده فى الهيولى وله وجود أشرف من هذاوه وجوده في المصر وذلك ان هذا الوجودوه ووجوداً للون مدرك لذاته والذي له ف الهيول هو وجود جادىغىرمدرك لذاته وقدته سأبصناف علماا غسأن للون وجودا أبضاف القوّة الخيالية وأنه أشرف من وحوده في القوّة الماصرة وكذلك تمن أن أنه في القوّة الداكرة وحود الشرف من وحوده فالفرة الليالية وأناه فالعقل وجودا أشرف من حييم هذه الموحودات وكذلك نعتقدان لهف ذاتالبداالاول وجودا أشرف منجيع وجوداته وهوالوجودالذى لاعكن ان يوجدو حود أشرف منه وأماما حكامعن الفلاسفة في ترتب فيصنان المادي المفارقة عنه وفي عددما وفرض عن مدامدا من تلك المبادى فشي لا يقوم برهان على تحصيل ذلك وتحديده ولذلك لا والتحديد الذي ذكر من كتب القدماء واما كون جيم المادى المفارقة وغيرالفارقة فأنضة عن المدا الاوّل وأن بفيضان هذه القوة الواحدة صارالعالم بأسرة وأحداو بهاارتبطت جيع أجرائه حتى صارا الكل وم فعلاوا حداكا لحال فيدن الميوان الواحد المحتلف القوى والاعضاء والافعال فالماغياصار عندا لعلياء واحدامو حودا بفوقوا حدة فهه فاضتهر الاوك فأمرأ جعواءلمه لان السمياء عندهم باسرهاهي عينزلة حبوان واحد والحركة اليوميسة التي لجميعهاهي كالحركة المكلية فالمكان للحيوان والحركات التي لاخ اءالسماء هي كالمركات المرزئية التي لاعضاء الموان وقد قام عندهم السرهان على أن في الحدوان فوة واحدة بهاصار واحداو بهاصارت جيم القوى التى فيه تؤم فعلاوا حداوه وسلامة الحيوان وهده القوى ] مرتبطة بالقوة المائضة عن المبدّ الاوّلولولاذ لك لاف ترقت أجزاؤ وقرتبق طونة عس فأن كأن

بالغمل راشعاعنسه انتبر عدلي الساف الات ودقع السائل وأن لم يكن مقصودا من حركات الافلاك قصدا كما عرفت لكنه مقه ود تبعامن حيث انها تتشبه بالسمقول رامس حال ألانسان المنتفل فحزوايا الماركذلك فلاوروداسا ذكروا من التشنيس ثم انه لااستهادف ان عمل النقوس الفاحكية بسبب اخراجها الاوضاع المكنة لإحرامها من القدوة ألى الفعل استعدادات بترتب هايها فيصنان الكهالات دون النفوس الانسانية اذهامختلفان بالمقيقية فعموزأن كون است دادها محصد ول الكالات أفسوى من استعدادالنفوسالبشرية قيدتم استندادها المول الكهالأت اخراج الاوضاع المكنة لأجرامها من القرة الى الف مل فنفهض تلك الكالات عليها حدن ممدئها مخلاف النفوس الانسانية هذا عابة تقرير ماذكر وافى هـ فـ فالمسئلة (و حنوابه) انالانسداران الحركة الفلكية أرأدية

وماذكر والسائه من الدايل فندعرفت ضه فه ولوسا فلانسام لزوم غرض مغاير الحركة ولم لا يحوز واحما أن يكون الغرض تعسل المن المن المحمود المنافيد مرأوسا ذلك أن يكون الغرض لا منافيد مرأوسا ذلك فلانسام المنافيد مرأوسا ذلك فلانسام المنافيد على الفلك (ما) لانسام استحالته ما على الفلك فان الملازم في المسيطة وتشابه أجرائه الفروضة في المقيقة وأمانشا به أحواله فنير لازم ومن المائز أن يكون الفلك شهوات غير

متناهية يحسب محسوسات غيرمتناهية كإجازان يكون لهلذات غيرمة ناهدتمن معقولات عسيمة ناهية على ان ماذكر وامنان الفالث لايخرق ولايلتثم ولايتكؤن ولايفسد فلايتغ يرمن حال ملاغة الى خلافها انتم فاغطيتم فالمحدد لذى حوالفالث الاطلس دون ماسواه فيقصرو لياهم عن مدعاهم ثم لانسار أمتناع طلب الحال وماذكر وممن ان الارادة المنسمة عن تصوّ وعقلي لذات مجروة بحسب ذاتهاءن المرارض المادرة يستحيل أن يكون تحوشي يحال في كلام اقتاعي لادموّل على في المطالب الرهانية وكذا

ماذكر مسن أن طاب المحال لاندوم أبدالدهسر بللاهدمن الماس عين حصول ماهد اشأنه فانه ايس سقيني ولانسار أدمنا امتناع استكارا امالي بالساقل ولم لايج وزأن يكون للسافل كأن ايس الدالى فىستفدد مند وان كان كَالَ المالَى أكررُ وما ذكروا مسدنان العالم العنصرى أحقر بالنسبة الى اجرامها الشريفة من أن تحرك لاحلها في كلام خطابى ولانسلم أيضا اله لامكون الفرص ندل ذات (قولمهم)نسل الذات لأيكون ألادنع مفوقفت الحمركة وينقطع الزمان وهومخال(قلما)لانسلم امتناع أنقطع الزمان وقدتقددم فيمسئلة ودم المالم ولوسام فاغا مفدد ف الفلك الاعظم لان الدركة المافظة للمزمان اغماهي حركته نقط ولانسلم أيصنا أنالنشمه الاعوزان والااكان التشيمه في جمع السماو مات واحدا

واجياا فيكونف الميوان الواحد تؤذوا حدة روحانية سارية فيجيع أجزائه بماصارت الكثرة الموجودة فيمنا اقوى والاجسام واحدة حتى قيل فى الاجسام الموجودة فيمانها جسم واحدوقيل ف القوى الموجودة فيه انها قوّة واحدة وكانت نسبة أجراء الوجود الممن المالم كاه تسمة أجزاء الميوان الواحد من الحسوان الواحد فياصطرار أن يكون حالها ف أجراته الحيوانية وف تواها المحركة الذف أنيسة والعقلية هذه ألحال أعنى أذفيها فتوة واحدةر وحانيه بها أرتبطت حييع القوى الروحانية والمسمانية وهىسارية فالكلسر بانارا حداولولاذاك اكان ههنانظام وترتب وعلى هذا يصم القول اناته خاآق كل شيء مسكة وحانظه كاقال الله تعالى ان الله عسال السموات والأرض أن تزولا وأمس بازم من سر مأن الفوة الواحدة ف أشياء كثيرة أن يكون في تلك القوة كثرة كاظن من كال ان المد ا الواحد اغا فاض عنه أولاو أحد مفاص من ذاك الواحد كثرة فانهذا اغايظان به أنه لازم اذاشيه الفاعل الذي في غيرهيولى بالفاعل الذي في هيولى ولذلك ان قيل اسم الفاعل على الذي في غيرهيوني والذي في هيولى باشتراك الأشم تبين الثجوازصدو راايكثرة عن الواحدوا يضافان وجودسائر المادى المفارقة اغاهو فيما يتصورهنه شئ واحمدوليس عتفع أن يكون وهو يتصور شيأواحدابعينه يتمورهنه أشياء كثيرة تصورات مختلفه كاأنه ليس عتناق أأ مكثرة ان تنصور تصورا واحداوقد نجدالا جرام المعاوية كأها فحركتها اليومية تتصورهى وفالمالكواكبااثنا بتةتصوراوحدابمينه فانها تتحرك باجمهاف هذه المركة عن تحرك واحدوه وبحرك فلل الكواك الثابتة ونح لها أيضاح كات تخصه أمختلفة أفو حبأن تكون حركاتهم عن محركين مختلفين منجهة مقدين منجه ـ قرهومن جهـ قارتباط حركاته مصركة الفلك الاولفانه كالنه لوتوه مترهم فالمصوا أشسترك لاعضاءا لميوان أوالفؤة المشتركة قدار تفع لارتفعت جميع أعضاء ذلك المبوات وجميع قواه كذلك الامرف الفلك فأجرائه وقواه المحركة وبالخلة في مبادى ألعالم وأجزائه مع المبدا الاول و بعضه هامع بعض والعالم أشهمشي عندهم بالدينة الواحدة وذلك انه كأأن المدينة تنقوم برئيس واحدو رئاسآت كشيرة تحت الرئيس الاول كذلك الامرعندهم فالمالم وذلك انه كالنسائر الرئاسات التي فالمدينة فاغاار تمطت بالرئيس الاؤلمنجهة أنار أيس الاؤله هوالموقف لواحدة واحدة من تلك رئاسات على الفايات التيمن أجاها كانت تلك الرئآسات وعلى ترتيب الافعال الموسمة لتلك الغايات كذلك الامرف الرئاسة الاولى التى ف المالم مع ساتر الرئاسات وتبين عندهم أن الذي يعطى الغاية ف الموحودات الفارقة للادة هوالذي معطى الوجودلان المورة والفاية مي واحدة في هدا النوع من الموجودات فالذي معطى الفاية في هذه الموجودات هوالذى يعطى الصورة والذى يعطى الصورة هوالفاعل فالدى يعطى الغاية فهذه الموجودات هوا اغاعل ولدلك ظهران المداالا ولهوميد ألجميع هذه الممادى فانه فاعدل وصورة وغايه وأماحاله من الوجودات المحسوسة علما كان هوالدى يعطيها الوحد انية ركانت الوحدانية اتي قم ما هي سبم و حود المكثرة التي ترتمطها تلك الوحد انية صارميد ألفذه كلهاعلي أنه فاعل وصورة وغات وصارت جيم الموحودات تطلب غايتم ابالحركة نحوه وهي الحركة التي تطلب بماغا ياتها التي من أحلها وصارت جيدع به وجود استنب الماجيع وأما الانسان في الأرادة ولدلك كان مكافا من بي المراه عموح وعد يجور خوات القياف

لاختلاف القوا بلفالنو عاولاختلاف الكال المشميه فالواجب بحسب الاعتمار ولانسلم أيهنا أنهلا يحوز أن يكون المشمه به جرمافا كما أونف افا كمية (قولم) والالكانت حركة الشبه بوالمشبه واحداف السرع قوالمط عوالم حرفال عنوع واغا الزمذلك أن لوكان الشبه في الحركة وأمااذا كان الشبه في كال آخر لجرم ا فلك أولنفسه فلاولانسام أيضااله لأيحو زأن كمون عقلا واحدا (قولهم) اذيلزم حينئذتشابه الافلاك فمنهاج الحركة وسرعتها وبطئها ممنوع اذبجوزأت يكون امقل واحدكهالات متعددة فمنشمه كل فالتبدق واحد من كالآنه فلا يحب التشابه فيما ذكر قلانشت أهذ والهقول كازعوا (وقال الامام الغزال) فقول المهم ما ذكر تحوه من الفرض اعنى التشف بالمقل حاصل بالحركة المفرسة فلم كانت المركة الاولى مشرقية وهلا كانت حركات المكل المهة واحدة وان كان في اخت الافها فقع المنافع ال

اسائرا الوحودات ووقتاهن بينها وهدو مدخى تولدتها لي اناءرضا الأمانة على السهوات والارض والمبال واغاعرض القومان يقولوا ان هذه الرئاسات الى ف السالم وان كانت كالماصا درة عن المدا الاولان ومنها صدرعته بلاواسطة والمضها صدرعته واسطة عندا أسلوك والترق من العالم الاسفل الى المالم الاعلى وذلك انهم و حدوا اجراء الفلك يعضها من أحدل حركات بعض فنسب وهالك الأوَّل فالأوّل - قي وصلوال الأوّل ما طلاق فلاح لهم نظام آخر وفعل اشتركت فيه حياء الوحود ات اشتراكا واحداوالوقوف على الترتيب الذي أدركه المظارف الموجودات عندالترقى الى معرفة الأول عسسير والذي تدركه العقول الانسانية منه اغياهو حجل اكن الذي حرائ القوم أن اعتقدوا أنهام رتعمة عن الميدا الأول مسب تريب أملاكاف الوضع هوانهم رأواان الغلك الاعلى فيما يظهرمن أمره انه أشرف عاتمته وان سائر الافلالة المبهة أه ف حركته فاعتقد والمكان مذاما حكى عنهم من الترتيب بحسب المكان والقائل أن يقول المل الترتيب الذي في هـ قده اغها هومن أجل الفعل لامن أجهل الترتيب في المكان وذاك أنه لما كان يظه مران أفعال هذه المكواكب أعنى السيارة حركاتها من أحل حركات الشمس فلعل المحركين فسااغا متقدون ف تحريكا تها عركه النهس وتحرك التهس عن الأول فلذلك ليسيلف ف هذا المطلب مقدمات، قينية، ل من حهة الأولى والأغلب واذقد تقر رهذا فلنر حم الحاما كما بسبيله (قال أبوحامد) البواب الثاني هوان من ذهب الى قوله لا يخرج عنه (قات) هذه حج متمن بوحب أن يكون الاول يعقل فذاته الله مهدأ وقدعقل ذاته عقلا ناقصا وأماما اعترض أنوحامد على هذا بقعنا وأن كان عقل ماه وله ومدأ فلا يحلوان بكون ذلك لعلة أولف مرعلة فان كان العلة لزم أن بكون الاول علة ولاعلة للاؤلوان كالالنبرعلة وجبأن يلزم عنه كثرة والأم يعلمافان لزمت عنه كثرة لم بكن واجب الوجود لانواحب الوجود لايكون الاواحدا والذي بمسدرعته أكثرمن واحده ومكن الوجود والمكن الوجوده فتقر ألى علة فقد يطل قولهم أن يكون الاول واجب الوجود وان يعد إمعلوله (قال) واذا كان كون المعلول عالما بالعلة ايس من ضرورة وجوده فاحرى أن لا مكون من منر ورة كون ألعله ان تمكون عارفة معاولها (قات) هذا المكلام سفسطائي فانه اذا فرضنا الملة عقلاو يسقل معلوله فانه ليس لمزم عن ذلك أن يكون ذلك الملة زائدة على ذاته بل كنفس ذاته اذكان صدور ألم لمول عنه شائا تعالمناته ولاانكان صدورالمهلول هنمه أتابه الذائه ولاأت كانصدو والمعلول عنه لأله أدرأدانه مازمأن يصكون بصدرعنه كثرة لانذلك على أصلهم واجرع لذاته انكانت ذاته واحدة صدرعم اواحدوان كانت كثيرة صدرعها كثرة وماوضع فهدذا القول من أن كل معلول فهويمكن الوجود فان هذا اغا هوصادف فالمعلول المركب فلدس مكن أن يو حدمرك وهوأ زلى فيكل مكن ألوحود عندا الفلاسفة فهومحدث وهذاشى قدصرحبه ارسطاطانيس فيغير ماموضع من كتبه وسنبين هذامن قوانا بعدد بيانا أكثر عندالتكلم ف واحب الوحود واما الذي يسميه ابن سينا مكن الوجود فهذا المكن الوجود معاول باشتراك الاسم ولدالك ليس كونه محتاجا الدالفاعل ظاهرامن المهدا التي منهاطهر حالة الملكن (قال أبوهامد) الأعستراض الثالث مواذعقل الملول الأولالي قوله هؤلاء في الموس (قلت) الكلام ههناف العدةول هوف مرضعين (احدها) فيمايعة ومالايهة ورهي مسئلة خاض

من حانس استيفاء للعكن لحااتكان فاسستهفاء كل ممكن كمال ولفائل أن رة ول لحمان يتعامدوا عنسبه بأثالقصودسان غرض الانلاك في حركاتها الارادية لاسان غسرض اختسارا فيهة وماذكرته لأنضرقها هوالقصيود وغرض اختدارا المهدأمر لاتهتدى العسةول الى أكتناه فالشواسة بالدعى الاطلاع على حيم أسرار ملكوت السموات فان النفوسالانسانيةا تيدي فيعالم الغربة والانغماس وظلمات الهمولي لاتطاع عسلى جيتع ماف العالم المنصري الذي هواحقر وأخس بالنسمة الى اجرام الافلال ونفوسها فسكدف عسدلي جيرم مافي عالم الافلاك والقصل السابع عشرف أبطال قوله م ان نفوس ألسموات مطامة على جريع الجزئيات الحادثه هوكائنفا الحالكه قالوا حميع الامورالكائنة مما تحنقني أوسيتحقدق أرهو محقق في المال مرتسمية

فالمادى العالية من العقول المحردة والنفوس الفلكية أماار تسامها في العقول فعلى الوحه الكلى وقد سبق الكلام فيها في العبدة وأماف النفوس محردة عندهم وعلى الوحه بن جمعاه لى في ما عالم النفوس محردة عندهم وعلى الوحه بن جمعاه لى الرأى المشيخ أبي على لانه يثبت للافلال نفوسا محمد و متعلقة بالجرامها كتقل المنافقة المناف المناف المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة التي ترتم صورا لجزئيات في الاأن الاف لاك الساطية الاتحتص تلك القوت محمد من منها بن تعرب على المنافقة النفوسات المنافقة التي ترتم صورا لجزئيات في الاأن الاف لاك الساطية الاتحتص تلك القوت محمد من منها بن تعرب على المنافقة التي ترتم صورا الجزئيات في الاأن الاف لاك الساطية الاتحتص تلك القوت محمد من منها بن تعرب على المنافقة التي المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة التي المنافقة ا

الانسان فان الخالفوة فيناق الدماغ وزنجواان هذاه والمراد ما وردف الشرع الشريف من كوت جيم الموادث مكتوبة في الاو الحفوظ فان اللوح عبارة عن النفوس الفلكية وانتقاشه بصورا لم زئيات هوالمراد من كونها مكتوبة في اللوح لان الموسوس مسطح من درة بيضاء كتب عليها ما كان وماسيكون وماهو كائن في المبال كايكتب المبيان على الالواح لان الموادث المرثية غير متناهية وكل جسم فهومتناهي المقدار ولا يمكن أن يكتب على سبيل النفصيل أمور ٣٠ غير متناهية على جسم متناهي

المقداروه فابناءعني مازع \_ وامن قدم العالم وعنسدنا العالمعات بجميع مافيه فلأشكون خزئياته غيرمتناهية فلا أسقَّالهُ في أن ، كنتب على لوح متناهى المقدار جيع مأكان ومآسكون الى بوم القيامية كانطق بهقول رسول الله صدلي الله عامه وسلرحف القليم الموكاش الى يوم القيامة تعرفوقيل مكون الحوادث بأجمها حتى المسوادث فيدار الآخرة لاالىنهاية مكتوبة فىاللو حلميتم وراتماع المسم المتنافي المقدارعلي الذقوش الدالة علماعلي سعيل التغصيل اللهسم الاعلى ضرب آ ولاتفدر على اكتناهه القوى البشرية ثم أن الأمام الغزالى رجه الله تعالى نقل عنيم حسة لاندات هذا الطالوب عصلها هوأت حركة الفاك ارادية لما تقدم والحركة الارادية لايكني فى وتوعه اللارادة المكلمة لان الداخمل في الوحود خزئى معدين من خزنهاتها ونسية الارادة الكلمة الى حديم المزئد بات وأحدة

فيهاالقددماه وأماالكلام فيماصدرعنها فانفسردا بنسينابالقسول الذىحكاه مهناعن الفلاسفة وتحرده وللرد عليهم فتوهم أنه ردعلى جيمهم وهذا كاقال تعمق عن قال في الموس واس هذا القول الاحدمن القدماءوهوقول ابس يقوم عليه برهان الاماطنوامن أن الواسدلا يصدره ته الاواحدوه ته القضية ليست في الفاء لات التي هي صورفي موادكا لخال في الفاعلات التي هي صور جردة من المادة فانه ليس ذات المقل المملول عندهم الاما يعقل من مدنه ولاههنا شيئان أحدهما ذات والآخرمعي زائد على الذات لانه لو كان ذلك كذلك لكان مركب اوا أبسيط لا يكون مركب اوالفرق بين العلة والمماول أن العلة الاولى وجودها بداتم أعنى في الصور المفارقة والعله ألنا نيمة بألاضانة الى العلة الاولى لان كوشهامه لولة هونفس جوهرها وليس هومعنى زائداعايها كالخال في الملولات النارية مثال ذلك أن اللون هوشي موجود بذاته فالبسم وكونه علة للبصره ومنحيث هوممناف والبصرابس له وجود الاف هذه الاضافة ولذلك كانت المجردة من الهيول جواهر من طبيعة المضاف ولذلك انحدب المدلة والمعلول في الصور المفارق م المواد ولدلك كانت الصور الحسية من طبيعة المناف كاتبين في كناب النفس (قال أبوحامد) الاعتراض الرابع أن نقول المثليث آلي قوله زائدة عليها (قلت ) الذي يقوله انالجهم السماوى هوعندهم مركب من مادة وصوره ونقبس فيجب أن يكون في العيقل الثاني الذي صدرعنه أربعة ممانه منى تصدرعنه المدورة ومعنى تصدرعنه الهيول اذايس أحدهذين علة مستقلة الثانية بل المادة عله الصورة بوجه والصورة عله المادة بوجه ومعنى صدرعنه النفس ومعنى صدر عنه المحرك الفلك الشاني فيكون فيسه ترسيع ضرورة رالقول بان المسم السماوي مركب من صورة وهيولى كسائر الاجسام هوشي غلط فيدابن سيناعلى الشائين بل المرم السماوى عندهم حسم بسيط ولو كان مركب الفسد عندهم ولذلك كالوافيه اله غيركاش ولافاسد ولافيه قوة على المتناقضين ولوكان كما قاله إبن سينا الكان مركبا كالميوان ولوسلم هذا لكان التربيع لازماني يقول ان الواحد لايمدرعنه الاواحد وقدقلناانالو جمالذى به هذه الصوريه ضهاأ سياب المص وكونها أسمابالاجرام السماوية ولمادونها وكون السبب الاول سيمالجيه عله وغيرهذا كأو قال الوحامد) الوجه الثاني ان المرم الأقمى الى قوله عله بسيطة (قلت) منى هذا القول انهم إذا قالوا ان جسم الملك مومعنى ثالث صُـدُرُ وهُوغُ يُربِسِيطُ أَعَىٰ أَنَّهُ حِسْمُ ذَرَكُمية نفيه اذن معنيان (أحدهما) يَعَطَىٰ الجسمية الجوهرية (والثاني) السُّكَم يَه المحدودة فيحب أنْ يكون ف ذلك العقل الذي صدرعنه جسم الغلك أكثر من معنى وأحد فلا تمكون الماه الثانية مناشة بل مربعة وهذا كاه وضع فاسدفان الفلاسفة لا يعتقدون أن المسم بأسره يصدرهن مفارق وان صدرعندهم فأغبا تعسدرا المتو رة الجوهر بهومقاد وأجزأ تهاعنه لدهم تامةالمبو راكن هذاعندهم فالمبورا لهبولاندة والاحرامالهما ويةعندهم منحبث هيربسطة الانقبل الصغر والكهر ثموضع الصورة والمهاد فصادرتين عن مدراه غارق خارج عن أصولهم ويمهد جدارالفاعل بالحقيقة عندالفلاسفة الذي في المكائمات الفياسدات إيس بفعل الصورة والألهبولي واغابفه ل من الهيول والصورة المركب من ما جمعا أعنى الركب من الهيولى والمدورة لأنه لوكان الفاعل يفعل الصورة في الهيول ا كان يفعلها في شي المن شي وهذا كلمايس رأيا للفلاسفة فلامعنى

فُوتُوعُ هـ فاالمعين بهادون آخِرَ جِي بلامر جع مادن لابد فيها من ارادة جرئه فمت المقتضف وسية المركة الواقعة فلافلك ارادات جرئية منعاقمة في بكل حركة الواقعة فلافلك المركات المهنئة النوى فله لا يحالة تصورات خرئيدة الملك المركات المهنئة النوى فله لا يحالة تصورات خرئيدة فالك المركات المهنئة النوى المسافة للا الانتقاد و رفان ارادتها موقوفة على قصورها وان المرئيات المسافة للا الناب الناب المنابعة في المسافة بنابط المنابعة في المسافة بنابط المنابعة بنابط المنابعة بنابط المنابعة في المنابعة بنابط المنابط المنابط

أولام يتنيل تالكالقدود واسدا بعدواسد وينبعث عن كل تمغيل ارادة بعزئيسة المصد فلك الملد ومع وصوله البسه تفي تلك الارادة ويقدد غير فتصيركل اراد تسبيالو جود حركة ووجود كل حركة سيا الموصول الىحد وكل وصول الى حدسيالو حود ارادة تقودد معه وهكذا فاذا كان الفلل تصور للزئيات المركة وأحاط بهاأ حاط لاعد لة عما يلزم منهامن اختلاف النسب مع الأرض من كون ومن كون معضها في وسط معادة وموقعت قدم قوم وكذا يعلم عادارم من يعض أحزائه طالعة ويعضها غارية

لرد على انه رأى الفلاسفة (قال أبو حامد) جيماعن الفلاسفة (فان قيل) سبيه انه لوكان الى قوله للنظام المقصود (قلت) مرمد بهذا القول ان الفلاسفة لنس مرون الأجرم الفاك مثلا حائز أن مكون أكمرأو أصغرها هوعليه لانه لوكان باحدا لوصفين لم يحمد ل النظام المقصوده هذا ولا كان تحر يكه لما ههذا قربكا طبيعيابل كاناماز أنداعلى هذا أأتحر بل وامانا قصاوكا لاهما يقتضي فسادالمو جردات ههنا لان الكبركان كرون فصلا كإقال أبوحامد بالكبر والصفركا (هما كانا يقتضيان فسادا عالم عندهما (قال أوحامد) راداعلى الفلاسفة فذة ول وتعين حهة الى قوله الى علة التركيب (قلت) حاصل هذا القولانه يلزمهم انف الجسم أشدياء كثيرة أبس عكن أن تصدر عن فاعل واحد الأأن يقولوا ان الفاعل الواحديصد رعنه أنعال كشروأو يعتقدواان كثيرامن لواحق المسم يلزم عنصو وقالمسم وصورة المسمعن الناعل وعلى هذاالر أى فآيس تصدر الافعال التأيعة للعسم المتكون عن الفاعدل لهصدورا أولايل بتوسط صدورااصورةعنه وهذا القول سائغ على أصول الفلاسفة لاعلى أصول المته كلمن وأظن أن المعتراة ترى ان ههذا أشسيا ولا تصدر عن الفاعل الشي صدو را أوليا كاتراء الفلاسفة وأمانحن فقد تقدم من قولنا كيف بكون الواحد سيبالو حود النظام ووحود الاشياء الحاملة النظام فلامه في لاعاد مذلك (كال) الوجه التَّااتُ هو أن الفالَ الأقصى الى قوله لأ يخرج عنه (قلت) البسيط يقال على معنيين (أحدها) ما ليس مركدامن أجزاء كثيرة وهومركب من مادة وصورة وبهذا مقولون في الاحسام الآر يعد انها بسيطة (والثاني) يقال على ماايس مؤلفا من صورة ومادة وهي الاجرام السماوية والسيط أيمنا يقال على ماماخذا للزورا الكل منه واحدوان كانمركمامن الاسطقسات الار بعة والبسيط بالمنى القول على الاجرام السماوية لاسعدان توحد أجراؤه مختلفة بالطبيع كاليهن والشمال الفاك والاقطاب والكرة عاهى كرة يحب أن يكون لها أقطاب محددة ومركز محددوديه تختلف كرة كرة ولبس لزمهن كون الكرة لهاجهات عدودة أن الكون غدير بسيطة بلهى بسيطة من حيث انهاغ يرمر كيدة من صورة ومادة نيما قوة وغير متشابهة من جهدة ألل أبزء القابل أوضع القط من السيه وأى حزُّ ا تفق من المكثرة ، ل هو حزَّ محدود بالطيم في كرة كرة ولولاذ الشالم الكن للأكرمرا كزمالط معها تختلف فهرغير منشائهة ف هدا الله في وليس يلزمهن الزالها اغبر متشابهة فه هذا المعنى أن تدكون مركبة من أحسام مركبة مختلفة الطبائع ولا أن يكون الفاعل مركبا من توى كثيرة لأن كل كرة فهي وأحدة ولايصم القول عندهم أيضًا بأن كل نقطة من أي كرة انفقت عكنان نكون مركزا واغا بخصصها الفاعل فانهد فالغايه عيفالا كرااسناعية لاف إلاكرالطممعية ولمس الزمءن وضعهذه أنكل نقطة من المكرة يصلح أن مكون مركرا وان الفاعل هوالدى محصَّمها أن ، كون فاعلا كثير الأأن بوضع انه الس الزمق الشَّاهدشيُّ واحد بصدرعن فاعل واحد لانماف الشاهده ومركب من المقولات المشرف كان الزم أن يكون كل واحد معاههنا الزم عن عشروا علين وهذا كام مخافات وهذيانات أدى اليه هذا النَّاطر الدَّى هوشه يه يا لحدْ مان في العدلم الالحي والمصنوع لواحدف الشاهدا غايصنه وصانع واحدد وانكان يوجدفيه المقولات العشرف أكذب هذه القضدية الراواحد لايصنع الأواحد اعلى مافهم أبن سينا وأبو صروا بوحامد

أختيلاف السب الي تقددبا لمركة من ألتثليث والتسديس والمقابلة والقارنة الى غيرد ال من المسوادث السماوية والموادث الارضية تستناه الى الموادث السماوية امايفر واسعاة أو بواسطة واحدة أواكثر وبالملة وكل حادث أرضى فدله سندحادث الى أن منقطم التسلسدل بالارتقاءالي المركة السماوية السامي يعصه اسبب المعض فأذا انتسى أسساب الموادث المزنسة الى المركات السماوية فالمتمسور لأعركات متصورا الان تصورالازوم بسيتان تصورلوا زمه ولوازم لوازمه الى آخراأساسلة وعددم عليا عا يحدث في المستقمل المدم العام بجميع أسيابه لان السماويات كثرة ولهااخت الاط بالموادث الارضية وايس فالقوة الشرية الاطلاع عليهاونفوس السماويات مطاء لتعاما لاطلاعها على السيب الاقرار وأو زمها ونوازم لوازمها الى آخر السلسلة قال ولهد ذارع وا

انالنائم رى فى نومه ما مكون فى المستفدل فان المفس الانسانيمة من شأنها الانمال متلك المادي الاانهام شدة ولة ما اتفكر فعما تورده الحواس عليها فاذا وجدات فرصمة الفراغ منذلك اتصلت بطباعها بهافينط معفيها من الصورالحاص لةهناك ماهو أليق بتلك النفس من أحوالها وأحوال مايقرب منهامن الاهل والولد والبلدغ الذالقوة المتخدلة التي من طداعها المحاكات بحاك تالك الامور بأمثله تناسم اف الجدلة

. . . . . .

غينه حي المدرك ألمقنيق من الجفظ فعتاج الى التعبير وهوان سرحة من المدورة التي في الخيال الى المن الذي تقو وتعالم في المتبير وهوان سرحة من المدورة والتي في الخيال الى المن الموقف المنطقة المن المدورة وزعواك النبي عليه السلام الموقف المنطقة المنافعة من المنطقة الم

الى التعدير ولولاان جيم الكاثنات ثابته فىالأوح المحفوظ لماعرف الانساء الغيب فيبقظة ولامنام (نم أحاب عمانقدله عما حاصله) انه لم لا يجوزان بكوناطلاع الأنبياء عامم الدلام عنى الغيب واطلاع النائم في نوم معيما بكون فالمستقبل بتعريف الله تعمالي استداء أو بواسيطة ملك من الملائكة من غبر احتياج الىشىماذكر (وأماماذ كر أولا)قدين على مقدمات لسنانطول بالطالما لكنا تنازعف مة \_\_ دمات ثلاث منها (الاولى) قواكم أن حركات الافلاك ارادية وقدفرغنا من ابطالهافيما سميق (الثانية) قواكم لابدق المركة الارادية من أرادة خزئيمة وتصورات خزلمة الحركات الخزنسة فانما غيرمسلة اذابس للغلك خراعند كمبل هومتمل فينقمه وانقسامه لس الابحسب الوهم ولاللحركة فانها واحسدة بالاتصال فمكني تشوقها الحاستهاء الابون المكنة لهاويكفيها التصروااكلي والارادة

فالمشكاة فانه عوّل على مذهم م فالمداالاول (قال أبوط مد) ما نقيل الهل في المهدا الى قوله لا يصدر منه كثير (قلت) هذا القول اوكا أتنبه الفلاسفة الزمهم أن يعتقد والنف العلول الاول كثرة لانها يتلا وقدكان لزمهم ضروردأن يقال لهممن أين جاءت فالمعلول الاول كثرة وكايقولون الاواحد لايصدر عنه كشركدف الزمهمان الكشرلان مدرعن الفاعل فقوامهمان الفاعدل لانصدرعنده الاواحد بناتض تولحه مأن الذي صدرعت الواحد الاولشي فيه كثرة لاله الزم أن مهدر عن الواحدواحد الاأن يقولوا إن المكثرة التي ف المدلول الاول كل واحدمنها أول فيلزمهم أن تكون الاوائل كشرة والعب كلالجب كيف خفي هذاعل أبي نصر وابن سينالانه ماأول من قال هذه الدرافات فقلدهما النأس ونسد مواهذا القول آلي الفلاسي فة لانهم اذا قالوا الذا الكثرة التي في المدا الثاني اغياهي بميا بعقلمن ذاته وماهقل منغبره لزم عندهم أنتكون ذاته ذات طبيعتين أعنى صورتين فليت شعرى أى هي الصادرة عن المداالاولوالي هي الغير الصادرة وكذلك بلزمهم واذا قالوافيه اله مركن من ذاته واحب من غسيره لان الطميعة المملنة بآزم منرورة أن تدكون غيرا اطبيعة لواجية التي استفادهامن واحب الوجودقان الطبيعة الهمكنة ليس عكن أن تعودواجية الألوأ مكن أن تنقلب طبيعة المحكن صرور بةَوَكَذَلِكُ لِس فَي الطهامُ الصَّرُ وريِّه المكان أصلا كأنت منهر وربة بدا تها أورغي برها وهذه كلها خوامات وأقاويل اضمف من أقاو يل المتكامين وهي كلها أمو ردخلية في الفاسد فه است حاربة على اصواهم وكلها أقاويل ايست تباغ مرتبة الاقناع الخطبي فضلاعن المدلى ولذلك يحق ما مقول أنوحامد في غير مأموضع من كتيه ان عاومهم الأله يه ظن ه (قال أبو حامد) فلنا فاذا حو زتم الى قوله بالملول الاوّل (قلت) هذا أللزوم صيم ويخاصة ان صيروا الفعل الصادر عن المدا الأول هي الوحدانية التي صاربها المملول الارلموحوداواحدامع الكثرة الموجودة فيهفانهمان جوزوا كثرة فالمملول الاول غيرمحدودة لم يخل أن المرون أقل من عدد الموجود التأول كثر منه أومساوية لهوات كانت أقل فينشذ لزم أن بدخلوا ثالثا وبكونشي بلاعلة وأن كانت مساوية أوأ كثرتم يلزمآن بدخلواميدا ثالثا والمكن تكون الكثرة الموجودة فيه فضلا (قال أبوطه منه) ثم بلزم عنه الاستغناء الى قوله بالاضافة (قلت) يقول انه اذا حازأن بوحد كثرة ف الملول الأول عن غبرعلة لان العلة الاولى لا يلزم عنم اكثرة حاز بقد مركثرة مع العلة الاولى واستغنىءن وضمعلة ثانية ومعلول أول فانكان مستعيلاو جودشي معالملة الأولى بلاعلة فهو مستحيل أرضا مع العلة آلثانية بل لامعنى اقولناعلة نانية اذهى مقعدة في المعنى وابس بفترق أحدها من الآخر أبزمان ولامكان فاذاحازأن يوحدشي بلاءلة لم تختص احدى الملتبن به أعنى الاولى أوالثانية ال مكف فيذلك ان وحدد مع أحداهما و يستغنى عن وضعه مع العلة الثانية (قال أو عامد) محيدا عن الفلاسفة فانقيل الهدكترت الى قوله وهذا أيضاقاطع (قلت) وأجاب ابن سيناوسائر الفلاسفة ان المداول الاول فيه كثرة ولايدان كل كثرة غيا بكون منهآ وأحد فوحدانية ، اقتمتت أن ترجيع الكثرة الى الواحد وان تلك الوحد أنه قالقي صارت بها ألكثرة واحداهي معنى بسيبط صدرت عن واحدمفرد اسيطلاستراحوامن هذه اللوازم التي ألزمهم بهاأ بوحأمدو خرجوامن هذه الشناعات والوحامد بماظفر ههذا بوضع فاسدد منسوب الى الفلاس فه ولم يحد بحيد المجيده بحواب صحيم سر بذاك وكثرت المحالات

( 9 \_ تهافت ابزرشد ) المكلية قال وانمثل الارادة المكلية والجزئية مثالا ليفهم غرضهم فأذا كان فالأنسان غرض كلي في أن يجيدت الشدتمالي مشلافه في من الحالية لابصد منها المحرمة الماركة المناف وجهة منه الحال الميث تصور بعد بعد الماركة عن المحل الموصول المدينة فهذا ما أراد وابالارادة الجزئية التابعة للتصور الجزئي وهوم سلم في المعجلان

المركة السهاوية فالتونسه الى مكة والساقة غيرة فيفتقر تعين مكان فن مكان وجهة عن جهة الى ارادة أخرى غرثية وأما ا المركة السهاوية فله لمهدة واحدة فإن الكرة اغنا تغرك على نفسها وف من ها لا تنجاو زموا المركة مرادة وايس ثم الأو جه واحد و حسم واحد ومرب واحد فهى كه وى المجر إلى أسفل فانه يطلب الارض في أفرب طريق وقرب الطريق الفط المستقم الذى حرع ودعلى الارض في في المنافئة عند المنافئة عند القرب عندا لقرب المنافئة الكلية الطالبة الركز مع تعدد القرب

واللازمة طموكل ماجرباط لايسرولوعلم أنه لارديه على الفلاسفة لمافرح به وأصل فساده فالوضع قولمم الواحد والمسدر عندالا وأحدثم بصعواف ذلك الواحد الصادر كثرة فازمهم أن تكون تلك الكثرة عن غرعاة قوضهم الثالكارة محدودة تحتاج الى ادخال مداتا الثورابع وجود الوجود اتشي رضي لا منطرال برهان وبالجلة هذا الوضع غير وضعميدا أولوثان وذلك أنه يقال لم اختصت العلة الثانية أن يوحدنها كثرة من دون الملة الأولى فهذا كله هذيان وخوافات وأصل هذا أنهم فيفهموا كف بكون الواحد علة على مذهب ارسطاط اليس ومذهب من تبعه من المشاشين وقد عدح هوف آخر مقاله اللازم بهذا المعنى وأخيران كل من كان قبله من القدما الم يقذر وا أن يقولوا في ذلك شيأ وعلى هذا الوجده الذي حكيناه عنهم مم تمكون القضية القائلة ان الواحد لا يصدر عنه الاواحد قعنية صادقة وان الوَّاحِد مصدرعنه كثرة قصْدُنصا دفة أمضاً (قال الوحامد) ثم نقول هذا ياطل الى قوله و وقع الاستفناء (قلت) هذا الشكة دفرغ منه وهومن معنى ماكثربه في هذا الماب واذا جووب بالجواب الذي ذكر ناه عنهم لم بلزمشي من حدد المالات وأمااذ أنهم من القول ان ألوا حديا لعدد البسيط لأيصدر عنه الا واحداسيط بالمددلاواحد بالعددمن حهة وكثرة من جهة وان الوحد انية منه هي علة وجود المكثرة فان منفأتمن هده الشكوك أبداوأ يضافان الاشياء اغاته كثرعند الفلاسفة بالحيوك الجوهر بةواما اختلاف الاشياء من قبل اعراضه افليس بوجب عندهم اختلافا في الجوهر كية كأنت أركيفية أوغير ذلك من أنواع المقولات والاحسام السمارية كافلناليست مركسة من هيول وصورة ولاهي مختلفة بالنوع اذايست تشترك عندهم ف حنس واحدلانه الواشتركت ف حنس لكانت مركبة ولم تسكن بسيطة وقد تقدم القول في هذه الاشياء فلامعنى لتكثير القول فيه (كال أبوحامد) الاعتراض اللامس هو أنانة ول ان المنالى توله في المقولات (قلت) أما هذه الاقاويل كلها التي هي أقاريل ابن سيناومن قال عِن قوله فهمها قاور ل غير صحيحة ليست جار يه على أصول الفلاسفة وأكن ليست تبلغ من عدم الاقذاع الملغ الذيذكر هدذ ألرجل ولاالصورة التي فيها صورة حقيقية وذلك ان الانسان الذي فرضه مكن الوجود من ذاته واجمامن غيره فاعلالنفسه ولفاعله اغايصم غثيله بالعلة الثانية اذاوضع هذا الانسان فعالاللو حودات من جهة ذاته ومن جهة عله كايضع المدأ التاني من قال بقول أن سينا وكان من شأن الكل أن نضموا المدأ الاول وانه فانه اذا رضع هكذا لزم أن يصدرون هذا الانسان شيات ائذان أحدهامن حيث يدلم ذاته والآخرمن حيث يداصا نعه لانه اغا فرض فعالامن حيث المار ولابعد أبضاان فرض فعالامن مهذذاته أن مقول ان الذي الزم عنه من حيث هومكن الوحود غير الذي يلزم عنمه من حمث هو واحب الوحوداذكان هذان الوضعان موحودين لذاته فاذن ليس هذا القول من الشناعة في الصورة التي أرادان يصورها هذا الرحل حتى تنفر بدلك النفوس عن أقوال الفلاسفة وتبخسهم في أعين النظار ولافرق بين هذا وبين من يقول اذاوضعتم موجود احيام يا تمريد ابارادة عالما بالم المعانصيرا متكاما سقع وبصروكالام بلزم عنه جيم العالم لزم أن يكون الانسان الحي العالم السميم البصة برأاة كأم يلزم عنه جيدع العالم لانه أن كانت هذه الصفات هي التي تقتيمني وسود العالم فيجب أنَّ يكون لافرق فيما يوجب فكل موجود يوصف بهافان كان الرحل قصد قول الحق فه قده الاشماء فغلط

والسد والوصوليالي حد المدورعنه فكذلك كفي في ثلك المركة الأرادة الكلية (الثالثة)الماذا تعدور المركات الجزئيسة تصورتوا بعهاولوازمهاوهذا أسناغيرمسا وايسدنا اللاكة ول القائس أن الانسان اذا تعرك وعرف حركتمه ينعفى أن يعرف مالزممن حركتبهون نسته الى الأحسام التي فوقه وتحته وحواليهو بطلانه لايخن على أحسدهذا ماذكره (ونحن نقدول) المتجد فيماوسل الينامن كتم م دليلا ملخصا على هذا المطلوب والذي عكناهم أن مقال ان النفدوس الفلكية عالمباليسدا الاول حلت عظمته والعلم بالمسدامستازم لامل عاله المدافتكون عالة محميع الخوادث لانهاترتني أأيه تعالىف سلسلة العليمة ويحتمل أن يحمل على هذا الوحه قول الأمام الفزالي رحمه أتدتمالي فأثناء كالاممه حيث كالونفوس السفوات مطلعة عليها لاطلاعهاعلى السيب الاول اه رجوابه منعان النفوس

الفلكية عالمة بالمداالأول عقيقته فان النفس الانسانية لا تعلمه بحقيقته فلم لا يحوزان تبكون النفوس فهو الفلكية أيضا كذلك ومنع آن العلم بالمدايسة لمن العالم المالية أيضا كذلك ومنع آن العلم بالمدايسة لم المالية الفلكية أيضا كذلك ومنع المالة المالية المنافق المنطق المنطق المنطق المنطق المنطق المنطق المنطق النفوس الفلكية من ذلك (لا نانقول) لا نسطم المنطق النفوس الفلكية من ذلك وعدم المتعالم المنطق النفوس الفلكية من ذلك (لا نانقول) لا نسطم المنطق النفوس الفلكية من ذلك وعدم المتعالم المنطقة المنطق

والمنتبوا لمرض والمقدوا لمسدوا لموع والالموغ من ذلك على تقدير تسليمه لا يوجب أنتقاء المانع الااذا أقيت المنتف المائع في ذلك فأن لمن المنتف المائد المنتفق الم

الموادث المرتبة الارصية والسماوية لازمية للما) فيسلزم من العلم بهاالعسلم بتلك الحسوادث ومسو لايتاسب مذهب الفلاسفة ولأيصع نسبته البوسملان المركات الفلكية وما يستندالها من الاوضاع استعلاتامة بالموادت ولاعلافاعلية لهابلهي معسدات الواد عمول الخوادث فمها واغهامهدأ وجدودهاهي المادي الفارقة والمرآ عددات الاشياء لايستأرم العاربها عندهم أصدلا بلاعيا مدعون ان العلم بالعسلة أأشامة يستلزم العلم بالمعلول بالرالواقعف كالمهمهو الاستدلال كرون حركات الافلاك ارادرة على ان لما نفوساشاعرة عاتف علها لامتناع ارادة الشي ندون الشعوريه (وأماالاستدلال بكون حركتها اراد متعديي كونهاعالمه يجمسع الحوادب فكالر)وماذكره آخرا من أن تفدوس السموات مطلعة علها لاطلاعها على السمت الاؤل ولوازمها ولوازم لوازمه الى آخر السلسلة

قهومعذوروانكانعلمالتمويه نيهافقصدمقان لميكن هنالتصر ورتداعية لهفهوغيرمعذوروانكان اغاقمد مذاليعرف الهاس عند وقول برهاني بعتدعليه في هذه السئلة أعنى المسئلة التي هي من أبن حاءت الكثرة كايظهر بعدمن قوله فهوصادق فذلك أذلم يبلغ الرجل المرتبة من العلم المحيط بهذه المسئلة وهذاه والظاهرمن حاله فيما بعدوسيب ذلك انه لم ينظرال جدل الأفى كتب النسينا فلحقه القصورف الحكة من هذه الجهة (قال أبرحامد) فا فقيل فأذا أبطلتم الى قوله ولاتتفكر وافي ذات الله تمالى (قلت) قوله ان كل ما قصرت عن أدرا كه العقول الانسانية فواحب تر محيع فيه الى الشرعحي وذالثان العار المتاق من قبل الوحى اغماجاء متمالعلوم العفل أعنى كل ما يجزعنه العقل افاده الله تعالى الانسان من قبسل ألوى والجنزال دارك المنروري علما ف سياة الانسان وو حوده بنها ماهو يجز باطلاق أى آيس في طبيعة العقل أن يدرك العجاهوعقل ومنها ما هو يجز بحسب طبيعة صنف من الناس ومذاالعزاماأن بكون فأصل الفطرة واماأن بكون لامرعارض من خارج من عدم تملم وعلم الوحى رجة لجيع هذه الأصناف وأماقوله واغماغرضنا أن نشوش دعاويهم وقد فاته انه لابليتي هذا الغرض بهوهي هفوة من هفوات العالم فان العالم عله وعالم اغناقصد وطلب المق لا ايقاع الشكوك وتحبر المقول وقوله فانه ايس يعرف استمالة صدورا ثنين عن واحد كايعرف استعالة كون الشخص الواحد في مكانين فأنه وان لم يكن ها تان المقدمة ان في مر تبة واحدة من المصديق فليس يخرج كون المقدمة القائلة أن الواحد البسيط لا يصدر عنه الاواحد بسيط من أن تكون يقينية في الشآهد والمقدمات اليقينية تتفاضل على ماتبين ف كتاب البرهان والسبب ف ذلك ان القدمات اليقينيسة اذاساء عدها انقيال قوى التصديق فيها واذالم يساعده النقيال ضعف وانقيال غير متغير الاعتداليهم ووذلك أن من ارتاض بالمسقولات واطرح المحيلات فالمقدمتان في مرتبة وأحدة عنده من التصديق وأكثر مايقع اليقين عثل هذه المقدمات اذا تصفح الانسان الموجودات الكائنة الفاسدة فرأى أنه الفاقف تلف أسماؤها وحدودها منقبل أفعالها واله أوصدراى موجودا تفقءن أى فعسل انفق عن أى فاعسل اتفق لاختلطت الذوات والحدود وبطلت المعارف فالنفس متلااغا عمزت من الجادات بأفعالها الغاصة الصادرة عنها والجادات اغاغم يعضهاعن بعض بأفعال تخصها وكذلك النفوس ولوكان يصدر عن قوة واحده أفعال كثيرة كايصدر عن القوى المركبة افعال كثيرة لمن فرق من الدات المسطة والمركبة ولاغمزت اناوأ يعناان امكن أن يصدره من ذات واحدة افعال كثير فققد أمكن فعل من غسر فأعل وذلك أسالمو حودا غابو جدعن موجود لاعن معدوم وكذلك ليستمكن أن يوجد المعدوم من ذاته فاذاكان المحرك لأمدوم والمخرج له من القوة الى الفعل أغ يخرجه من جهة ما هو بالفعل فواجب أن يكون نحوا افعل المخرج لهمن المدم الحالو جودوانه انخرج أى مفعول اتفق من أى فأعل المفق الم عِنْمُ أَن يُخرِ جِ المفعولاتَ الى الفعل من ذا تهالامن قبل فاعل معلها بأن يخرب الحاء كثيرة من الفرة والى الفعل عن فاعل واحد فواحب أن مكون فيه أعنى تلك الأنجاء ومامنا مم الامه أن لم مكن فيه الانحو واحدمها فاخرج من سائر الأنحاء اغداح جمن نفسه من غدير محرج له وليس أقائل أن مقول انشرط الفاعل اغماه وأن وحدفاع لافقط لا بحومن الفعل مخصوص فأنه لوكان ذلك كذلك

آن آرادبه الاطلاع على الحركات الفلكية التي هي السبب الاقرب النسبة الى الموادث فهواعادة الكلامه الاقلو تكرار له من غيرزيادة فائدة وقد عرفت مافيه وان أراد به الاطلاع على المبدأ الاوّل على الاطلاق أعنى الواجب تمالى قير جمع عاصله الى ماذكر نام من الاستدلال وتدكون المقدمات المذكر ودفق صدر كالمهمن كون حركاته الرادية وعدم كفاية الارادة الكية والتصور الكلى وغمير ذلك مستدركة في الدئيل وان التزم الاستدر النافلا وجه الجواب من الدئيل عنم المقدمات المستدركة التي لادخول في المقصود أملاً وقد أحاب أولا بمنع الون المؤكدة والمناعظ الاختياج فبالليز كما الإرادية الى تعلى والتسوية والحاجة في تقرير الدايل على الموقولا المنافقة المنافقة والمنافقة المنافقة والمنافقة والمنافقة والمنافقة والمنافقة المنافقة المنافقة والمنافقة والمنافق

لفعل أى موجودا تغنى أى فعسل الفق واختلطت الموجودات وأيصافان الموجود الطلق أعدى الكلى أقرب الى العدم من الموجود الحقيق ولذلك نق القول عوجود مطلق وكوت مطلق القائلون ينف الاحوال وقال القائلون باثباتها انهالامو حودة ولامعدومة فلوصع مذا لصع أن تكون الاحوال علقالو حودات وكون الفعل الواحد يصدرعن واحدهوق العالم الذى في الشاهدا وينسنه في غيرذ لك المالم فأذا آمل يتكثر بتكثر المقولات للعالم لانه اغما يعقلها على النحوالذي هي فليه موجودة وهي علة علموايس عكن ان تدكون المعلولات الدكشرة تعلم بعلمواحد ولا يكون العما الولحد علة أحدور معلولات كثيرة عنهف الشاهدمثال ذاكان علم الصائع الصادرعنه مثلاا تلزانة غيرالملم الصادرعنه الكرمي اكن العلم القدم مخالف فه هذا العلم المحدث والفاعل القدم للفاعل المحدث فان قدل فيا تفول أنت ف هذه المسئلة وقد أيطلت مذهب ابن سيناف علة الكثرة فالقول أنت ف ذلك فانه قد قيل ان فرق الفلاسفة كانوا يحيدون في ذلك واحدمن ثلاثة أجو بة (أحدها) قول من قال ان الكثرة اعا الحاءت من قدل الميولي ( والثاني) قول من قال اغاجاءت من قبل الآلاث ( والثالث) قول من قال من قبل الوسائط وحكى عن آل ارسطوانهم صحورا القول الذي يجعل السبب ف ذلك المنوسط (قلت) ان هدالايمكن المواب فيمه فيهذا الكتاب بجواب برهاني والمن اسنا نجد لارسطووان شهرمن قدماء لمشائين مذا القول الذى تسب اليهم الالفرفور يوس الصورى صاحب مدخل علم المنطق والرحل لم يكن من حداقهم والذي محرى عندى على اصوام ان سب الكثرة هي مجموع الثلاثة الاسماب أعنى المتوسطات والاستعدادات والآلات وهذه كلها فذبينا كيف تستندالي الواحد وترجم اليه اذاكان وحودكل واحدمهما بوحدة محضةهي سبب الكثرة وذلك انه بشب به ان يكون السبب في كثرة العقول المفارقة احتلاف طمائعها القاءلة فياتعقل من المداالاقل وفيا تستفيد منه من الوحد انبية التي هي قعل واحدف نفسه كثيرا كمثرة القوامل أد كالحالف الرئيس الدى تحت يده رئاسات كثيرة والصنائع الق تعتماصنائم كشرة وهذا نفحص عنه ف غيرهدا الموضع انتسشي منه والار حم الى الوحى وأماان الاختلاف يقعمن قبل الاسماب الاربعة فلمين وذاك ان اختلاف الافلاك يكون من قدل اختلاف تحركها واختلاف صورها ومواده ان كأن لهامواد وافعالها المخصوصة في العالم وان كانت اليست من أحل مذه الاقعبال عندهم واما الاختلاف الدي يمرض أرلاى ادوت فلك القمرمن الاحسام المسيطة فهو اختلاف المادة مع اختلامها في القرب والمعدم المحركين لحاوهي الاجرام السهماو مقمث ل اختلاف الغار والارض وبآله ملة المتصادات واما السعب فاختلاف الحركتين العظمتين اللتين احداها ماعلة الكون والثانية للفيادفاخة لاف الاحرام السماوية واختلاف حركاتهاعلى مأتين في كتاب الكون والفساد رسيب الاختلاف الذي بكرن من قمل الاجرام المهماو به هوشيه بالاختلاف الذي تكون من خدل اختلاف الآلات واذا كان ذلك كدلك فاسماب المكرة عندار سطومن العاعل الواحد هي الثلاثة اسماب ورحوعه الى الواحده وبالمنى المنقدم وهوكون الواحدسيب الكثرة وأماما دون ولك القمرفاله وحيدالاختلاف فسممن قبل الاسماب الاربعة أعنى اختلاف الفاعلين واختلاف الموادوا ختلاف لآلات وكون الادعال تقعمن العاعل الاؤل بواسطة غيره وهذا كانه قريب من الآلات ومثال الاختلاف الدى ، ك ون من قبل احتمالف القوابل وكون المختافات بعضها أمما بالمعض كاللون وان اللون

اطلاع أأتى عليه الصلاة والسدلام على الغيب بأت تعرف الله ملكامتن أللائكة مار بداء لامه للنهمن الغيب وبأمره ان أق الى المدى عليمه الصلاة والسلام منعبر أنيكوناه اطسلاع على حييم المدوادث وكذا الْمَالُ فِالنَامُ (وَنَانِهِما) وهوالواقيق لاصول الفلاسيفة هوانماذكر لامدل على كون النفوس الفلكمة عالمة يهابل يكفي فى ذاك أن الكون محرد من المحردات عالمابها وتنصل المفس به عدد تخاصها عنءلأنق البدن وشواغله سواءكانذاك المحرد نفسأ فلكيا أوعقلامن المقول اكنّلا يخسني عسليمن مارس كتبهم وتتبع كلاتهم انهم يحملون قصمة الرفيا والوجي من فروع كون المحسردات عالة بجميع الاشهماءلاانهم يستدلون يقصة الرؤيا والوجي على كون النفروس الفلمكية عالم معما لموادث وفرقه بن المركة المتدرة والستقعمة بأنه لايدف المركة المستقعة من تخ ل

الاجزاء النى قى المسافة شياء و رشى ومن ارادة الحركه فى كل منها بحلاف المستديرة فاله يكفى فيها فيها فينا فينا في تخيل واحدد وارادة واحدة بنياء على ان الحركة المستقيمة من ميداه مين الى منية بى معين عكن على طرق متعددة غسير محصورة بان تتحرك على المراقعة عن الاستقامة الى اليمين أو الشمال وكذا الحركة من كل حجيد الى تقع الحرد الواقعية بين ذلك المرحدة في والمنتقب المراقعة عن الابده في تقيد المراقعة التي تقع المركة على ماشيرياً والمنتقبي في المنتقب في المنتقب المنتقب المراقعة على المنتقب ا أَلُمُوكُمْ تَوْمِا مَن حَلَيْ الْمُوعِلُ وَخَمْ مُحْمُوسِ لِلْلا يَلْمُ الْرِجَانُ الْامْرِجَ (وأما الشركة المستديرة) غانه ادو تعين القطيني والمهدة لا يتصور فيها غدر وجه واحد فلا تعتال تعين اللاحزاء والاراد التبرد عليه المركة اما أن يكون تخيل كل واحده من الحدة ووالاحزاء التي عكن فرضها في المسابدة او تخيل ومنه الدون بعض والاول يستازم أن يكون التحرك تخيس الات وارادات غير متناهية لان المسائدة المناف المنابذة المنابذة المنابذة المنابذة المنابذ المنابذة المنابذ

الاختيار بدف مسافية ولو فرض الكادم على أصل المسزء الذى لايتحز أفسلا خفاء فى أنه اس الصرك في مسافسة فرسيخ مشسلا تخدلات وإرادات يعمدد الاجراء التي في تلك المسافة والشاني يوحب حسواز تحقق المركة عدلي كل المسافة منغ مرقصدالي شي من حزام الانه ادا حازد لك في معض المساقة فليحزق كلهاوالا لرأزم الرحان الامر جحوا لق أنالمركة منالدا إلى المنتهى أمر يسسيط لاا قسآم فيهاأص لافيكني فصدو رهاتخل المافة بأسرها اجالا وارادة الحركة عليهما ولاحاحية الى تخيل المدود المفروضة عليما وتوحه القصد الما الموسها اذلس هناك حركات متعددة ال حركة واحدة حزئية وانوقعف أنناه المركة تخسلات وارادات المعنى الاحزاء فتلك لاسباب أخراته قمة واتعة ف تنك الاوقات لا لاحتماج المركة المهانع اذا انقطم المركة اليها

الذى يعدث فالمواءغير الذي يحدث فالبسم والذي يعدث فالبسم غيرالذي بعدث فالمسر والذى يحدث فالمصرغير الذي محدث فأخيال والذي مدث فأخد لأغير الذي محدث فاخس المشترك والذى يحدث فالسالم الشترك غيرالذى يحدث فالقؤه الدافظ ومذا كله على ماتسين ف كتاب النفس والمسئلة الرابعة كف تجيزهم عن اثمرات الصائع تعمالي (قال أبو عامد) الذس فرقتان الى قوله لا يحتاج فيه الى يرهان (قلت) مل مذهب الفلاسفة مفهوم من الشاهد أكثر من المذهبين جيعا وذلك أن الفاعل يلني صنفين صنف يصدرمنه مفعول يتعلق به فعل عن مال كونه وهذا اذاتم كونه استغنى عن الفاعل كو حود الديت عن المناء والصنف الثاني اغايصد رعنه فعل فقط يتعلق عفعول لاو حودلذاك المفعول الابتعلق الفعمل به وهذا الفاعل يخصه ان فعد له مساوق لو حودذلك المفعول أعنى أنه اذاعد مذلك الفعل عدم المفعول واذاو حددلك الفعول وحدد المفعول أي هامعا وهذا الفاعل أشرف وأدخل فباب الفاعلية من الاوليانه بوحد مفعوله ويحفظه والفاعل الآخر بوجده فد وله ويحتاج الى فاعدل آخر يحفظه بعد الايحادر هدد محال المحرك مع المركة والأشماء القى وجودها اغماه وفى الحركة فالفلاس فقلما كانوا يعتقدون ان الحركة فعمل أأفاعل وان العمالم لايتم وجوده الابالمركة قالوا ان الفاعدل للحركة هوالفاعدل للمالم واندنو كف فعدله طرفة عدين عن التحر بك المطل العالم فعلوا قياسهم هكذا العدلم فعل أوشى وجوده تاسع افعل وكل دعل لابدله من فاعل مو خود وحوده فأ نصوامن ذلك الدالمالم له فاعل مو حود وجود م فن لزم عندده ان دكون الفعل الصادرعن فأعل العالم حادثا قال العالم حادب عن فاعل قديم ومن كان فعل القديم عنده ودعما فال العالم حادث عن فاعل لم ترل قديما ونعله قديم أي لا أول له ولا آحر لا أنه مو حود قديم بذاته كا تخيل لمن يصفه بالعدم (كال) بحيباً عن الفلام فه قان قبل فن الى قوله نعد ما لميد االاول (قلت) مذاكارم مقمع غير صعيم فأناسم العلة بقال باشتراك الاسم على العلل الاربعية أعنى الفاعل وألصو رةو الحبول والغاية ولذلك لوكان هذاجوا سأافلاه فه لكاذجوا بمختلافاتهم كانوا يستلون عن أي علة أرادوا بقولهمان العالم لهعلة ودرلوقالوا اردنا بذلك اسبب أغعل لذى فعل لميزل ولايز ل ومف ولهمو فعله الكان هلذا جوابا صحاعلى مذهبهم على ماقاذ وغمر منترض عليله ولوقاو أردنابه السيب المصورى لمكان معترضاات فرضوا صورة لمألم قائمية بهوان فألوا أردما صورة مفارقة للبادة جرى قولهم على مذهبهم وان كالواصورة هيولانية أريست زالمد أعندهم شياغير جسم من الإحسام وهدا لابقولون به وكذلك أن قالوا هوسبب على طرىق الغاية كان جار بالتضاعلي أصولهم رادا كان هدا الكلام فيهمن الاحتمال مانرى فكيف يمم ان يحسل حوا باللفلاسفة رقوله وتسم فالمسدا الاؤل على معنى اله لاعلة لو حود موهو عله لو حود غره كلام أدهنا محتل فان هذه السم ، قتصد فعلى الفال الاوّل أوعلى السماء باسرها و بالجلة على أي توع كن من الموحودات اذا فرض لاء اله ولافرق سن هذا الاعتفاد واعتفاد الدهر به رقوله عنم أنضاو شوت مو حود لاعلة لوجوده و بقوع عليه البرهان القلطع على قرب كالم محتدل أيضافامه بحتاج أن يفصدل الدلل الدريعة وسيرأن وكل وأحدة من الوَّدُلاع له أه أعنى أن المال العاعليد، ترنق لي فاعدل أول والسور قالى صور وأولى والمادية

كاتمة طركة المسافرة كل مرصلة والإندال حركه مرذلك الم دمن تصوّرة موارادة الحرى المراحة أو وول الى القصد كاتمة طرحة المسافرة كل مرحداة والإندال المركة مرذلك الم دمن تصوّرة موارادة الحرى المراحة أخرى من الرقاد المركات المركة مع جدة المركة المركة مع جدة المركة المركة مع جدة المركة المركة مع جدة المركة المرك

مالامدخل في وحودتك اللوازم لا وحب تسؤرها فقوله والنش هذا الاكفول القائل ان الانسان اذا تحرك وعرف موكته ينبغي ان معرف ما ينبغي أن معرف من المستمالة وعرف موكته ينبغي أن معرف من المستمالة والمائم من موكته المستمالة والمستمالة والمستم

الى مادة أولى والغاثية الحاغاية أولى ويمق بعد هذا بيان ان هذه العلل الاربعة الاخبرة ترتق الى عدلة أولى وهذا كام غمرظا هرمن هذا القول الذي حكاه عنهم وكذلك القول الذي اتى به ف سان ان ههناعلة أولى كالاممختل وذلك ان قوله فانانة ول المالم موجود وكل موجود اماأن يكون له عله أولاعله أهالى آخوقوله وذلك اتاسم العلة يقال باشتراك الأمم وكذلك مرورالاسماب الحاغ مرنها ية هومن جهة ماعندهم عمتنع ومن جهم وأجب عندالفلاسفه وذلك انه عمتنع عندهم أذاكا نت بألذات وعلى استقامة انكان المتقدم منها شرطاف وحود المتأخرو غبريمتنع عندهم أذاكانت بالمرضود وراوأ مااذالم يكن فسادا لمتقدم شرطاف وحودا أبتأخر وكان هنالك فاعهل أؤل منهل وحودا لمطرعن الغيم والغيم عن العاروالعارعن العرفان هذاعر عندهم الحاغيرنها بهاكن ذلك ضروري سيب أؤل وكذلك وجود انسان عن انسان الى غبرنها به لان و حود المتقدِّمات عندهم في أمثال هذه السير ه وشرطاف و حود المتأخرات بل رعاكات الشرط فساد بعضها وأمثال هذه العال هيءندهم مرتقية املة أولى أزاية تنتهسي المركفالهاف علةعلة من هذه العلل فوقت حدوث المعلول الاخسر مثال ذلك انسقراط اذأولد أفلاطون فان المحرك الانصى التحريث عندهم في حين توليده اياه هوا اهلاك أوالنفس أوالعقل أوجيعها أوالمارى سحانه ولذلك مقول ارسطوان الانسات ولده انسان وكذا الافسلاك ممنهاءن بعض الحاآن ترتق الى محركها ومحركه أالى المدا الاؤل فاذا لدس الانسان الماضي شرطاى وجود الانسان الآق كأ ان أصانع اذاصنع مصنوعات متتابعة في أوقات مثتابعة يا "لات مختلفة وصنع تلك الآلات يا "لات وتلك بالتك أخرفان كون هذه الآلات بعضهاعن بعض هو بالعرض واست منها واحد فشرطافي وحودا نصنوع الاالآلات الاولى أعدني الماشرة فالاسضروري في كون الابن كأان الآلة التي يماشر الهاالمصنوع ضرورية في كون المصنوع والماللآلة التي صنع بها تلك الآلة فه عي ضرورية في كون الآلات الماشرة واستضرورية في كون المصنوع الذي صنع الابالمرض ولدلك ربما كان فسادالآلة المتقدمة شرطاف وحودالمتأخرة اذافعل المتأخرة من مآدة المقدمة مشل أن يكون انسان من انسان فسد توسط كونه نما تاوالنسات منيا أودم طمث وقد تقدم القول في هذاوا ما التي تحوزمرو والملل الى غيرنها بة بالدات فهري ألدهر بةومن بسارهذا يلزمه أن لايمترف بعلة عاعلة ولا خلاف عندالفلا فذفي و حودعلة فاعلة وقوله وانكان العالم موجودا ينفسه لاعله له فقدظهر المبدأ الاوّل بر يدان الدهر بيزوغ برهم معترفون عبدا أوّل لاعلة له واغا اختلافهم ف هذا المدا فالدهر بون بقولونانه الفلك الكلي وغيرالدهريس يقولون انهشئ حارج عن الفلك والاالفلال مملول وهؤلاء فرقة أن فرقه تزعمان العلك فعل تحدث وقرقه تزعمانه فعل قديم ولما كان هذا المان مشتركا للدهر من وغيرهم قال نعم لا يحرز أن بكون المدا الأول هي السعوات لانها عددود المل الموحدة عنعه مرمد ان النظام الدى في المالم نظ هرمنه أن المدير له واحد كان النظام الذي في الميش يظهر منه أنّ المديراة واحدوه وكالدالي شوهذا كأمكارم صيخ وقوله ولايجو زان يقال انه عماء واحدد أرجسم واحدداو الممس واحدا رغيره لانه جسم والجسم مركب من هيولي وصورة والمدأ الاوّل لا يحوزان بكون مركما ( فلت ) اما قوله أن كل حسم مركب من هيولي وصورة لمس هومذهب الفلاسفة ف الدرم السماوي

لأيفيدف مثلهذا المقام ودعوىالضرو رةلاتسمع في على النزاع مُمادعي أنّ النالدء لى الظن أن النف وس الفلكية من توعالنفوس الانسانيسة واثآلم كزغالهاعلى الظن فلاأقلمن الدعمل عند المقلوا المحزلانفس الانسانية أن تدرك أمورا غيرمتناهية علىسبيل التفصيل دفعة احتمل عند المقل أن لاتكون النفس الفلكمة أدمنا عالمة يها وهداسطل دعواهسم القطع عاقطه وأت زعوا أناانفس الانسانية منشأنها أبضاأن تدرك جيم الاشتماء الأأن أشتقالها يموارض البدن متمهاعنذلك ولاماتع ف النفوس الفلكية منعناً عددمالما نعف النفوس الفاكمية وآبلايجـوزأن مكون لهامانع كاشتغالها بعدادة وسالعالمن وغمير ذلك بما هوأحلى وأعلى مدنعوالفنا وانتفاء الموانع الدي فينالابدل على انتفاء الموانع كلها أذلم شت انحصارالمانع فعما عنهناولمل هشالة مانما

آخر منعهاهذا كالامهولا بلتدس على ذى مسكمة ان هذا المكارم لا يقدح ف شي من مقدما تسالدا يلولا الاختلاف وعدمه يصلح معارضا الدليل أيضا اذا يسمعنى الاحتمال هذا الا ان العقل لا يحكم بالاختلاف في المسادد و بهدا القدرلا يشتخط في مطلوبهم أعنى كون النفوس العلكية غسرعا لم يجميه ما لموادب المؤرّد تا يقوا خنلاف المقوس العلكية والانسانية ليس من مقدمات دليلهم حقى بلزم من عدم القطع به هدم القطع بالطلوب فان تم دليلهم ثبت مطلوبهم المقدم بهم المقام بهم المقطع به عدم القطع به عدم المعلوب فان تم دليلهم ثبت مطلوبهم المناسبة المسانية المساني

ولا بقسدح فذلك الاحتمال والفريم فالاغتراض هو متعالقد مات التي يتطرق الهاالشك أوانقض أوالمعارضة وليس مافئر مشيأ منه أوان حمل ابتداء دليل على أن القول بان النفوس الفاكية عالمة بحميه على الموادث الجزئية التي لاتفاهي لا يقطع به قان القطع به منى على القطع ف مقدم ملا يقطع المقل بها بل يقان أن الامر على خلافها أو يتردد بينها وبين نقيمتها وهي ان النفسين أعنى الفاكية والانسانية متحالفتان في الحقيقة واعماقيل المعمني عليه لان النفوس الانسانية الاستمالية متحالفتان في المحت فاأن تدرك الموراغير

متناهيــةعلى سيسل التفعسل دفعة فلولم بقطع بتعالفهما فالمقيقةبل جازعندالعقل اشتراكهما فالمقيقة لم قطع بكون النفوس الفلكمة عالمتما لاشتراك افرادالعاميعة الواحدة فبما يحسوعكن وعتنعمهم أنالحكاء ادعوا أأقطع فأن النغوس الفلكية عآلسة يجميع الحسوادث المزئية التي لاتتناهي بعدالمنع عليه بالانسط انااقطعمان النفوس الفلكية عالمية بهامسي على القطع بتعالف المنفسين (قوله )أذالمفوس الانسانية لأعكن اهاأن تدرك أموراغرمتناهية علىسيل التفصيل دفعة بمنوعلامدله مندليال وعدم اطلاعناعلى الوتوع لأسني الامكان فمكون ماذكر وآخرامن أنه يحوز أن ،كون النفوس ماءنههاعن الاطلاع على جسم الحرادث خارط عن قانون المناظرة هـ ذا آخرالكالمفهده لرسالة ف الألمبات ويتلوه القسم الشانى وهسومهاحث الطبيسات

الاأن كونهناك همولى باشتراك الاسمواغاه وشئ أنفرد بهابن سينالان كلمركب عندهم من هيولى وصورة محدث مثل حدوث الميت والمترانة والسعماء ليست عندهم محدثه بهذا ألنوع من المدوت ولذاك موهاأزلية أىان وجودهامع الازلى وذلك انهأ كانسبب الفسادهندهم هوالحيولي كأن ماليس بفاسدايس بدى هيول بل هومهني بسبط ولولا المكون والفساد الذى فه مد والاجرام تالن ات تمكون مركبة من هيولي وصورة لان الأصل ان الجسم واحدق الوجود كاهوف النس فلولا فسآد هذه الأجسام اقضينا انهابسيطة وان الهيولي هي الجسم فالجسم السماوي الماكان لا يفسدول على ان الهيولى فيه هي الجسمية الموجودة بالفعل وات النفس أأتى فيه أيس لها قوام بهذا آلب مم لان هــذا المسم ليس يحتاج ف بقائه الى النفس كايحتاج أجسام الميوانات واغا يعتاج الى النفس لالانمن ضرورة وجودها أن تكون مننفسة بالان الآفه تسلمن ضروريت مان يكون بالمالذالافه تسال والمتنفسة أفضل من غيرالمتنفسة والاجرام السماوية لااختسلاف عتسدهم الهليس فيها قوة الجوهر فلستضر ورفذات مادة كاهى الاجرام السماوية فاماان تكون كايقول نامسطيوس صوراواماان مكون لحمامواد باشتراك وأنا قول واماان تمكون هي المواد أنفسها وتكون موادحيه مذاته الاحية بحياة (قال أبوحامد) والجواب من وجهين الى قوله المتعدية بالذكر (قلت) ير بدانهم اذا لم يقدروا ان شبتواالوحدانية ولاندر وأان شبتواان الواحدليس بحسم لانهم أذالم يقدرواعلى نفي الصفات كان ذاك الأول عندهم ذا تابصفات وما كانعلى هذه الصفة فهوجهم أوتوه فاحسم ولزمهم مان تمكون الأول التى لاعلة فحاهى الاجرام السماوية وهذا القول لازم لمن يقول بالقول الذي حكاه عن الفلاسفة والفلاسفة ليس يحتجون على وجودالاقلاالدى لاعلة لهبانسيه البهرمن الاحتماج ولايزعون أيضا انهم بعز ون عندايل التوحيد ولاعن دليل نفي المسمية عن المداالاول وستأتى هذه السئلة فيما مُدرُ قَالَ أَنْوَهُمُهُ ) وَالْوَجِهُ الثَّانِي وَهُوانَ الْحَاصَ آلَى قُولُهُ لَا أَصْلُ لُهُ (قَلْتُ) قُولُهُ وَالْمُنْ لَمْلُ هَاعَلْمُ واءلة العلة علة وهكذاال غيرنها يه الى قوله وكل مسال ذكرة ومقالنظر يبطل عليكم بخو يزدورات لا أوَّل غاشكُ وقد تقدم الجواب فيه حين قلمًا ان الفلاسف لأيجو زون عللاً ومعلولات لانها يه فمالانه ودىالى معلول لاعلة لهويو جمونها بالعرض من قبل علة قدعة اكن لااذاكا نت مستقيمة ومعاولا في موادلانهاية لحابلاذا كانتدو راواماما يحكيه عنابن سيناانه يجوزنفوسالانها ية لهاوات ذلك اغماءتنع فيماله وضع فكلام غمير صحيح ولايقولبه أحمد من الفلاسفة وامتناعه يظهرمن البرهان المسأم الذعذ كرناه عنهم فلايلزم الفلاسفة شئ مماأزمهم من قدل هذا الوضع أعدى القول بوحود نفوس لانها ية لهابالفعل ومن أجل هذا كالبالتناسخ من قال ان النفوس متعددة يتعدد الاشعاص وانهاباتية وأماقوله ومابالهملم بجوزوا أحساما بمعنها فوق بعض بالمكان الىغمىرنها يةوجوزوا مو حودات بعضهاة بل بعض بالزيادة الى عبرته أية وهدل هذا الاتعد كمارد قات الفرق سنم ماعند الملاسفة ظاهر جداوذاك انوضع أجسام لاتهاية لهامعايلن عنهان يوجدما لانهاية له كالأوان يكون بالفعل وذلكمستحيل والرمان لبس بدى وضع فليس يلزم عن وجود أجسام بعصه أقبل بعض اتى غبر نهاية وجود مالانها يةله با فعل وه والدى امتم عندهم (قال ابرحامد) مجيدا عن الفلاسفة فانقيل

والفصل الشامن عشر في ابطال قولهم بوجوب الافتران وامتناع الانفكال بين الاسماب العادية والسيبات في ذهبت الفلاية الفاران الفيان المائم النوعية وفي موادع سوما أيضا الحائم الاجسام الأوفعالافي موادها كالحرارة الماسلة في مادة النار بسبب صورتها النوعية وفي موادغ سرها أيضا كالاحتراف المائم المائم

الله الأوارق حقوقها عن تلك الطبائع الى أمورا عن المهاف المهافي الترافط وارتفاع الموافع الذا عمدات العلمة و يخصل الاثر من غير تخاف واذاتم استعداد المادة القبول صورة اوعرض واسطة الامورالمعدة حصل فيها ما استعدت هي أممن صورة أوعرض اذالمداتام في فاعلمته الابخسال هذاك ولاقصور في فيضاح ولا تفاوت الامن جهسة الفابل فلا يتصروا لتخالف حينا من المقابل والفاعل واذا لم يحصّل استعداد ٧٢ المادة بم حصول الفيض لامتناع حصول المادون العراقة التامة لا كازعم بعضهم

البرهان انقاطع الى قوله خارجة عنما (قلت) هـ ذا البرهان الذي حكاه عن الفلاس فة أولما نقله من الفلاسفة اس سيناعلي انهطر بق خير من طريق القدماء لانه زعم اله من جوهر الموجودوا فطرق القهمانه من اعراض تابعة للمداء لاول وهوطر مق أخذه اين سينامن المتكلمين وذلك ان المتكلمين برون ان من المعلوم ينفسه النالمو حود سنفسم الما يمكن وضرو ري ووضعوا ان المسكن يحب ان مكون له فاعل وإن المالم السرمال كان عكانو حسان المون الفاعل أه واحد الوجود هذا هواعتقاد المتزلة قبل الاشعرية وهوقول جيدليس قيه كذب الاماوضعوامن ان العالم باسره يمكن فاذهد اليس معروفا منفسه فأرادا بنسيناأن يعم هددة القضية ويجعل المفهوم من المكن ماله عله كاذ كرأ بوحام دواذا أسوهج في هذه التسميرة لم تنته به القسمة الى ما أراد لان قسمة الموحود أولا الى ما له علة والى ما لاعلة له المس معروفا بنفسه ثممالاعله له بنقسم الى ممكن والحباضر ورى فان فهمنامنه الممكن المدقوقي أفعني الحايمكن ضه و ري والم بفض الى ضرورى له عله وان نهما من الحدكن ما له عله وهو ضرورى لم الزمع ن ذلك ان ماله علة فله علة وأحكر أن بضم ان تلك لهاعلة وان عرفاك الى غيرتها وقا فلا فتهم الامرالي موجود لاعلةله وهوالذى ومنونه تواحب الوحودلاان بفهمم الممكن الذى وضعه بازاء مالاعدلة له الممكن المقدة فانهذه المكنات هي التي يستحيل وجود العلل فيها الي غيرتها ية وأماان عني بالمكن ماله علة من الاشياء الضرورية فلم يتبين بعدان ذلك مستحيل بالوجه الذى تبين في الموحودات الممكنة بالحقيقة ولارة بن معدان ههنا ضرور يايحتاج الى علة نحب عن وضع هذا ان ينتهي الامرالي ضروري يُفيرعلة الاآن تَدينُ النَّالا مرفى الجلة الضرور مه التي من علة ومعلولٌ كالا مرفى الجملة المكنة (قال أنوحامد) قلناا فظ المكن الى قوله الى التحكم المحض (قلت) وضع السداب محكنة لانه اية لها يلزم عنه وضع محكن لافاء إله وأماوضع أشياه ضرؤر أبة لهاعلل غسره تناهبة فأغا لأزم عن ذلك أن مكون مأوضع ان له علة المسرله علة وهوصحيح الاان فحال اللازم عن أسماب جذه الصدفة غمر اللازم عن أسدماب من طميعة المكن فلذلك اسأرآدم بدأن عنرج هذاالقول الذى استعلما ن سينامخر جرهان ان استعل هكذا الموسعودات الممكنة لابد أسامن علل نتقدهم عليمافان كانت العال عكنية لزمان بكون لحساعال ومر الامراني غيرتها يغوان لمرتك هذالك عله لزمو حودالمكن بلاعدلة وذلك مستحدل فلابدان ينتهب الامر الىعلة ضرور بة فأذا أنتهب الامرالى علة ضرور بة لم تخل هذه العلة الضرورية ان تكون ضرورية يساسا أوبغيرسهب فأنكانت بسيب سئل أنضاف ذلك السنب فاماان عرالاسدا سالى غيرنها به فيلزم ان يو جدد بغير سبب ماوضع انه موجود وسبب وذلك محسال قلامد ان ينته حي الامرالي سيب ضرو رى يلا سببأى بنفسه وهذاه وواجب الوجود ضرو رةفهذا النوع من التعصيل بكون البرهان صحيحا وأما اذاخرج المخرج الذى أخرجه ابن سيناه ليس بصيبه من وجوه أحده اان الممكن المستعمل فيسه هو باشتراك الاسم وقسمة الموجود أولانيه الي ماهو عمكن والي ماهوغير عمكن ليس بصحيح أعني انها ايست تسمة تحصرالمو جردعاه وموحود وأما دواه فبالردعلي الفلاسفه فنقول كل واحد ممكن على معني الله عالمزائدة علىذاله والكل لمس عمكن على معستي الهامس له علة زائدة على ذاته خارجة منه بريدواذا املهالفلاسفة أنهم اغايهنون عمكن الوجودماله علة وبواجب الوجودماليس لهعلة قيل لمم لاعتنع على

من انهم أنكر والمكان عدم مدول الشبع عند الاكل وعدم حصول ألرى عندالشربوعدم حسول الاسهال عنسد تنارل الدواءالمسهل كيفوما ذكمن الاكل والشرب وتناول الدواء المسمهل الستعلانامة لما ترتب عليهامن الشديع ولرى والاسهال فأنه عدو زأن الزاق المأكول من المدة ألى الامساء دفعة من غبر البرعثام في المدة فلا يحصل الشدع وان محصلف الماسار بقاسد دغنع نعوذ الماءالى الكهدفلا يحصل الرى وان محمل في الدن قوَّفَقاهرة القدوية المسهلة فلاعيمه لالاسهال الىغىردلك بل هي أُجْرُاء من العلقة المامة عان اتفق وحسودسائر أجزاءعللها التامة معماذكر من الشرب والاكل وتفارل المسهل ترتب وجودها على ماذكر لامتناع التخلف عن العلم التامة والافلا (قالمالامام الغزالي)وعلى هذا الاصل بذوا المكاريفض المجحزات المنقولة عن الانبياء عليم الصلاة والسلام كالوقوع

فالنارمن غيراحتراق مع بقاء النارعلى طبيعتها وبقاء المدن على حقيقة موقل النارمن غيراحتراق مع بقاء النارعلى طبيعتها وبقاء المدن على حقيقة موقل المدا المصائد النارا وبالما الما الموقع في المدن المنال ذلك كتأو بالهدم احياء المدن الله موت المدن المدن

ألموانع لمالم يترتب عليها من الآثار واييش الكردايل على ماذكر تم الامشاهدة الترتب داخًا أو اكتربارين ما تزعونه علاويين ما تزعونه معد ولا تحويه المسلولات ومن الدين المستوف ان ترتب الشيء على الشيء داخما أو أكثر ياوه والمسمى بالدو ران لا بدل على العلمة ولم لا يجوز أن بكون المبدأ أجرى عادته يخلق الاحراق و عقيب عماسة النارمن غير أن يكون غماسة النارد خل فى الاحراق و كذاف جيم المترتبات (واما القول) مان المبدأ لا يتصور فيه احراء المادة بناء على أنه مو بعب بالذات لا قاعل ٧٣ بالاختيار واجراء العادة المايتصور فيما

هوفاعيل بالاختمار فقد عرفت فسادميناه فيصدر الكتاب تمنقوللحسم ماذ كرشم من الاستعداد ووحوب الفيض عنسد غامه وامتناعيه مدونه مسنىءنى كونالسدا موحما بالذات وقدفرغنا عن أنطأل دارا كم علمه فعاسمق (لانقال) لولم التوقف وحود الاشرعالي الاستعداد لما حرمنايان الكندالتي فحرتنالم تذغلب أناسافص لاءولا أوانى المتلم تذفلب ذهبا أو نضة (لانانقول) أولا ماذ كرمشترك الألزام فأن المواد العمصرية مطامية عندكم للمركات الفاكمة والاوضاع التي غيرث سائدهي مساد لاستعداداتهاالصدور والاعراض فناخائرأن عدد ف وضع غر رسافلكي لا مدت مالدان أوف من السمانين يقتمني حصول الاستعداد ف موادالكنب الستىف حرتنالقمول صدورة الانسانوق موادأواني البت محصول الصورة الذهسة وهذا الأحتمال

أصواكمان تدكون علل ومعلولات لانهاية لهاوتكون الجلة واجيمة الوجودفان من أصواحمانهم يحة زونان يكون حكم الجزعفر حكم الكل والجميع وهذا القول الاختلال فيهمن وجوه وإحده أانهم لايجوزون علابالذات غمرمتنآهية على ماتقدم سواء كانت الملل والمعلولات من طبيعة المكن أومن طمعة الضروري على ماتمن من قولنا والاختلال الذي لزم إين سيناف هذا القول اله قيل له اذا قسمت الموجودالى مكن الوجودو واحسا لوجود وعنيت بالمكن الوجود ماله علة وبالواحب ماليس لهعلة المهكمك تبرهن على امتناع وجودعلل لانهاية لهالانه الزمعن وجودهاغ مرمتناهية أن تبكرن من الموجودات القيلاء له فاعتمكون من جنس واحب الوجود لاسماأنه يحو زعندكم أن سقدم الازلى أسيأب لانهاية هاكل واحدمنها حادث واغاعرض لهذا القول هذا الاختلال بقسمة الموجود الىمالا علة له والى ماله علة ولوقسمه على الحوالذى قسمناه لم يكن عليسه شئ من هذه الاعستراضات وقوله ان القدماد يسلون انه قديتقدم قديم عبالاغارة له لتحو تزهيدو رات لانهارة فياهو قول فاسدفان هذااغيا يقال عليه اسم القديم مع القديم الذي هو واحد باشتراك وقوله (فانقيل) فهذا يؤدى الى أن يتقوم واحب الوحود عمكات الوحود (فلنا) ان أردتم بالواحب والمكن ماذكر ناه فهو نفس المطاوب فلا أنسلم أنه محالى مدانهمان أرادوا بالوأبدب مالاعلة له وبالمكن ماله علة فدلا نسلم اله يستعيل أن متقوم ماليس أدعسلة بملل لانهاية لهالان انزالنساان ذلك مستحيل هو رفع العال لانها به لها وانزاله كم واجب الوجودهي تتبيحتكم الهرومتم انتاجها غمقال وموكة ولاالقائل يستحيل ان يتقدم الحي قوله ولأيصدق على المجوع بريدانه لا يستعيل أن يتقوم مالأعداد الا المعماولات غيرمة ذاهدة كايتقوم القديم عندكم بالموادث انتي لانها بفلحافان الزمان عندهم قدح وهو يتقوم بازمنة محدثة وكذلك حركة الفلك عندهم قدعة والدورات التي نقومت منها غبرمتنا هية بلهم أشدالناس انكار الهذاواء اهذا من قول الدهرية وذلك أن الجموع لا يخلو أن يكون من أشخاص متناهية كالنه فاسدة أوغ يرمتناه يمة فان كانمن متناهية فالكلمتفقعلى أن الجنس كائن فاسدوان كانمن أشخاص غيرمتناهية فان الدهر بة تصنع أنه بمكان وواجب أن مكون المجوع أزايا من غبرعالة توجدعنه وأماا لفالاسفة فانهم يجوز ون ذلك ومرون أن مثل هذه الأجناس من جهة ما تتقوم بالتخاص عكنة كاثنا فاسدة اله لايد فأمن سيبخارج من جهة ادائم أزلى هوالدى من قمله استفادت هذه الاجنياس الازليسة ولا يزعون أدضاأن استحالة علل لانهاءة لهأهي من قسل استحالة تقدم القدح عبالانهاءة له فهم يقولون ان كون الحركات المحتلفة بالجنس ههناداغه لاتخل هوأن ههنا حركة واحدة بالعدد أزايية وانألسب فأن ههنا أجناساما كائنة فاسدة بالاجراء أزلية بالكل أن مهنام وحودا أزليا بالزواا الكلوه والمرم السماوى والمركات التي لانها ية لهااغ أصارت أمدية بالجنس من قبل حركة وأحدة بالعدد متصدلة داعة وهي حركة المرم السماوى وامس حركة السماقه والفية من دورات كثيرة الاف الذهن فقط وحركة الجرم المهاوى اغما استغادت الدوام وان كانت كاتمة عاسه مالا حراءمن قدل محرك لاعكن فيه أن يحرك تارة ولا يحرك أحرى ومن قدل متحرك لاعكن فده أبضاأن يتحرك حمناو سكن حدنآهن جهة ماهوم تحرك كاللفي ذلك في المتحركات التى لدسناومذهب ألناس ف الاجناس ثلاثة مذاهب مذهب من سرى ان كل حنسر آهوكاش

و مه من تهادت ابن رشد که لایمکن دفعه برهان قاطع و ثانیابان العاب بعدم الانقلاب ایس بستندالی آله این بتوقف و جود الاثر علی الاسته دادختی یازم من انتفائه انتفاؤه فان العبیان و العرام محصل المدخرم بعدم الانقلاب بل و جوز مجوز الانقلاب عندهم سفهوه و نسبوه الحالف العالم عن السنده دادولا بتوقف حصول الاثر علیه بل هو عام دنر و ری مخلف العادة با العادة با بقاع الانقسال فی زمان خرق العادات سلب هذه و العادم عن العادة با العادة با بقاع العادة با بقاع الانقسال بن زمان خرق العادات سلب هذه و العادم عن العادة با

ولا يطلقها على انماذكر عُمَن النَّحْسُول الآرية وقانت على الأسستة فاقد ولا يحقق المؤقفة عندمة المهداد المسادة على تقدرة على المداخرة المسادة على المداخرة المسادة والمسادة وا

الماسدمن قبسل أنه متناهى الانتخاص ومذهب من يرى ان من الاجناس ماهي أذلية أي لا أوّل هـا ولا آخرمن قبل أن يظهر من أمرها انهامن أدهاص غيرمتناهية وهؤلاء قسم الواان أشه اصعده الاجتاس اغماصه لمالدوام من علة ضرورية واحدة بالمددوالا لحقهاان تعدم مرات لانها بقلماف الزمان الذى لانمآية له وه ولاءهم الفلاسفة وقسم اعتقدوا ان وحود أشعاصها غسر متناهية كافف كونها أزلية وهم الدهر مققف على هذه الثلاثة الآواء فملة الأخت الاف هو راحه عالى هذه الثلاثة اصول في كون المالم أزايا اوغير أزلى وهل له فاعل أولافاء لله وقول المسكامين ومن يقول المسدوث المالم طرف وقول الدهرية طرف آخر وقول الفلاسفة متوسط بينهما واذا تقررهذا كله فقدتين لك انمن يقول انمن محو زعال لانهايه لها ايس عكن أن شمت عله أولى قول كاذب الالذي الله وضد مذا وهوأنه من لايمترف وجودعال لانهاية لهالا بقدرأن يثبت علة أولى أزايسة لأن وجود معلولات لانهامة لهامه التي اقتصت وحوب علة أزاية من قبلها استفادو حود مالانها به له والافقد كان يحبان تتناهى الاجتاس التي كل وأحدمن أشخاصها محدث وبهذا الوجه فقط أمكن أن يكون القديم عسلة للموادب وأوجبو جودا لموادث التي لانهاية لها وجود أول قديم واحد سجانه لااله الاهو (قال أبو أحامد ) محساعن الفلاسفة في الاعتراض الذي وجهه عليهم (مان قيل) الدو رات ليست موجودة الى قوله اذا فرضوا مو حودين عقال أبوحامدوا لمواسان هذا الاستكال الى قوله لانها ية في (قات) الماحي الفعن الفلاسفة تان ماسلف من الدورات معدومية وكذلك ماسلف من صورا لعنساصر المتسكون بعضهاعن بعض مفدومات والمدوم لايتصف لابالتناهي ولابعسدم التناهي فليس بجواب بعييع وقدتق دم ذلك وماتش كائبه عليه ممن أمراء تقاده مم فالنفوس فلبس شئ من ذلك من مذاهب القوم والنقلة من مسئلة الى مستلة فعل سفسطائي والله أعلم بالصواب (المستلة الخامسة) في انجزهم، ن اقامه الدليل على أن الله تعالى واحدالى قوله لابدأن يكون واحدا (قلت) فهذا القول الذي أورد والوحامد (ثم قال الوحامد مجيم الهم على طريق المنافضة) قاماة والمع لوغ وحوب الى قوله لغبرذاته محال (قات) هـ ذا السلك في التوحيد هومسلك انفرديه ابن سينا وايس هومسلكا لاحدمن قدماء الفلاسمة وهومؤاف من مقدمات عاممة مقولة باشتراك فيدخلها من أحدل ذلك المعاندة كنبر واسكن اذافصلت تلك المعاندة وعين المقصوده مهاقر بتمن الاقاويل البرها نيسة فقول أبي حامد فالتقسم الاولانه مقسم فاسدة ولغ مرصيح وذاك انه قال انالفه وممن واحب الوحود مالاعلة له ولوقال قائل فيمالاعله له أماأن كون لاعلة لدانه أولاعسلة اسكان قولا مستعيد لا فمكذلك قول القائل واحب الوجود لايخ لوان يكون واحب الوجود امالداته وامالعلة وليس الامركدلك واغامعني القول لكوبه واحسالو جوداطميعة تخصه منحيثهو واحتبالعد أواطميعة مشتركة له ولفيره \* منال ذلك أن نقول هل عمر وانسان من جهة انه عمر وأومن جهة طبعه مشتركه أه وندالدفان كان انسانا من حهة ما هو عمر وفايس توجد الانسانية لغيره والكان من جهة طُمْيه مَمْشَرَكة فهو مركب منطسعتين عامة وحامة والمركب معملول واجمالو جودليس لهعلة فواحمالو حود واحدفاته الداأخرج الفول هذا المخرج كان قول ان سيذاوق وله والسدب المحض لا كون له سبب ولا غار فهمانه لداته أولالذاته كالرماغ ترسحهم أبصالان الشئ قد بسلم عن الشئ اما لمهنى بسيط يخصه وهوالدى

سفة مانعة التأثير النارفيه غازاترى من يطسلي بدنه بالطاني ميق مدفي تنور موقدة لانتأثرفسه وكذأ نرى القطفه تقدسف يعض الاشربة للعمولة بالمدمقة تمتفرسهن النارفتتملق النبار بنلك الرطو مةوتشتعل ولاتحترق القطنة المتحة والذيلم شاهد مأذكرناه يشكره وأبس انكارانة صمالااقاء الراهيم عليده السدلام ف النارمم عددم الاحتراق الأمزقيسل الكار مادكرنا وكذلك قلب المهمائعمانا واحماءالموتي فأنانع لمان العناصراذا امسترخت وتفاعلت واستعدت اقسول الصورة النماتية دهرك منهاالنيات مُ الله يسم الدماعند أكل الميوان وأستمرائهم يستحيرل ألدم منسائم بنصب الى الرحم فعصل فهااستعدادالصورة الحيوانية فتفيض من ممدئها فتصدير حدوانا (وأماان استعد آدا لصورة الموانية لايحصل الاجذا العاريق) فلاعمار المايه وامل هنباك طريقا آغو

خصول استعداد العدورة الحيوانية لا تعلم يحصل لتلك المادة بواسط منفس الذي عليه الصلاة المسدة المتولدة من الشيعراذا الفي والسدلام في أقرب مدة عانا نرى ان بعض الحيوا مات كالمحصل بالنسوالدي عسل بالدولد ايضا كالمسدة عانا نرى الشيعراذا الفي في الماء الراكدو بقي فيده زمانا طهو بلاومن العنا كباذا دقت و جعلت كالمرهب واغت في صدوف و دفية في المناولة العناصرية في والفارا لمتولد من العام بالمتولد من المواد العناصرية في الفارا لمتولد من العام بالمتولد من المواد العناصرية في الفارالمتولد من العام بالمتولد من المواد العناصرية في المناولة المناو

أقرب مدة كالمنسفادع التى تنزل مع الفارق بغض الاوقات فان استعداد مادتها لقبول صورتها يعمل ف الجوق مدة يشرقان من المعلوم أن الاجراء الارضية المجتمعة القبابلة لان يحل فيها صورة الصفدع لا تابث في الجومدة معتدا بها فقد تبينان طرق آلاستعداد مختلف فلا تضبطها القوة البشرية ولا تصمرها فمن أين يعلم انتفاء الاستعداد في مادة العصاومادة المستقبول الحياة حتى يحزم بعدم انقلاب المصائمة الأوعدم حصول الحياة في بدن الانسان بعدما كان ميتاوما انسكار ٧٠ مددا الالعنيق الحوصلة والانس

بالموجودات الغالمسية والدهول عن أسرارالله تمالى فياللانقسة ومن استقرأعجاثب العلوملم استمادهن قدرة الله تعالى مايحنى من مجزات الانبياء عليم المسلافوا اسدلام معال من الاحوال (لايقال) لوحازانقلاب العصائعيانا خازانقلاب الجوهرعرضا وبالمكساذليس فالمقل أستمالة أحدهما أدنى مسنا شعالة الآخر (لاما نقول) انقلاب العصائعياما منقسل انقلاب الماء هواء فانسنهسمامادة مشستركة محلع صورة أحدهم اوتلس صورة الأخرولانزاع فحـواز فلك بحد لاف ماذ كرت اذابس سالوهسر والمرضمادة مشتركة هي هوه منهده احتى عكن الآنةلاب بان يخلع صورة أحدهما ويلس صورة الآحروالانقيلاب فرما ذكر لايتسورا لايان يكون أحمدهما بعينه هوالآخر واستحالة ذلك ضرورية وقدشه عليها بانالجوهر اذاانقلب عرضافان عدم الموهرووحد العرص

ينبغى أن يفهسمه هنامن ذاته وامالص فقفير خاصة له وهوا لذى يشفى أن يفهدم همنا من اسم العلة وقوله ان هذا ايس يصدق في الصفات الى على طريق الأيجاب نف الاعت التي تكون على طريق السلب ومعاندة ذلك بالمثال الذي أورده من السوادوا للونية وذلك ان معنى قوله هوأن قولنا في المسواد انه لون لا يقتسم الصدق والكذب عليه قول القائل اماأن بكون لونالذاته أولعلة بل كالاالقولين كاذمان وذلك أنه لوكا فالذاته لزم أن لأتكون الحسرة لوناكا انهان كان عروانسا فالذاته لزم أن لا يكون خالد إنساناوات كان لونالعدلة لزم أن تبكرون ذلك الصفة زائدة على الدات وكل ماهو زائد على الذات أمكن أن يتصوّر نفسه دون الزائد فيلزم هذا الوضع أن يتصوّر السواد من غير لونية وذلك مستحيل وهوكلام مفلط سفسطاني للاشتراك الذي فاسم المالة وفرقوانا لذاته وذلك انه أذا فهممن الدات مقايل ماالمرض كانصادقاة ولناأن اللون موجود السواد بداته ولم عتنع أن بكوت موجود الغيره أكالحمرة واذا فهم من قولناانه موحود السواد لعله أي لعني زائد على السواد أعني لعله خارجة عن الشئ لم يلزم عنه أن يتصوّر السواددون اللونية لان الجنس معنى زائد على الفصل والنوع وليس يمكن أن يتصوّر النوع أوالفصل دون النس واغماعكن ذاك في الزائد الذي هوعرض لاف الزائد الموهري وعلى هذا يقتسم الصدق والكذب تولناان اللون موجود للسواد بداته أولعلة أى ان اللون لأيخاو اماأن بكون هو حودا للسواديما هونفس الرائدأو بماهوم عنى زائد على السوادوه ذاهو الذي أرادابن سينا يقوله انواجب الوحود لايخلوأن كون واجب الوجود لعني يخسه في نفسه أواء في زائد على اغسه لايخسه فان كانكمه في يخصه لم يتصوّرهم اللئام وجودان اثنان كل واحدمنهم اواجب الوجودوان كان امني يع كان كل واحده نهمام كمامن معنى دح ومعنى يخص والمركب غير واحد الوحود لداته وان كان هذا هكذا فقول أبى حامدة الذيءنع أن تصوره وحودان اثنان كل واحدمنه مماواجب الوحودكارم مستحيل \* فأن قيل الله قد قلت أن هذا هوقر بب من البرهان والظاهر منه البرهان \* قلنا اعاقا ماذاك الان الوقة هدا البرهان هي قوة قول القائل اللها يرقبين الاثنين الفروضين واجي الوجودلا يخلوان تكون مغايرة امابالشفص فيشتركان في الصورة النوعية وامابالذوع فيشتركان في الصورة المنسة وكالا المفايرتين أغاير جدالركبات ونقصان هذاعن البرهان انه قد تبين أن ههنامو جودات تتفاير وهي بسائط لا مفاير النوع ولاتفاير الاشحاص وهي المقول المفارقة الكن تبين من أمرهم أنه يجب أن يكون فيهاالمتأخرف الوحود والمتقدم والالم مقل همالك تغاير أصلاوبرهان ابن سينايم على هذا الوحه وأجب الو حودان كان اننسس فلا يخسلوان تسكون المفارة التي ينهم ابالعدد أو بالذوع أو بالدقدم والتأخرفات كانت المغايرة التي ينغما بالعدد كاناه تفقين بالنوع وانكان التفاير بالنوع كأمام تفقين بألجنس وعلى هذن النوعين الزم أن الكون واحب الوحود مركباران كان الدِّفار الذي سيَّم ما بالدَّفدم والدَّاخووجب أن يكرن واحب الوجود واحداوهوا اهله بليمها وهذاهوا السميح فواجب الوجوداذن واحدواذالم مكن ههناغم مرهمذه الافسام الشلاثة بطل منها الاثنان وصم القسم الدى يوجب الفراد واجب الوحود بالوحدانية (قال أنوحامد) مسلكهم الثاني ان قالوافرضنا الى قوله عندهم (قلت) لم بشعر أبر عامد بالاختلال الذى فه مدا المسلك الثابي فأخد نتكام معهما في تحويز المكثرة بألحد على واحب ألو حود

فلم منفلب أحدهما الى الآخر بل المدم أحدهما ووجد الآخر واللم منعدم بل وجدم عالمرص ولم وافقاً بل الفيه ألى أمر آخر والله ينعدم بل وجدم المرض ولم والمناف المنفي المنفق والم والمنفق والم

ماء مالو وله سهم الشيخ الوقل قدا سم حن طريقتم ورزيف سيرتهم حيث كالآه بالبرهان دون المرق في العامة هوان تسكون منكرا التكل شي فان ذلك طيش وعز وليس الفرق في تسكف الم المدرف المتناعه بالبرهان دون القرق في تصديقات بالم على أموهم ا سنة واعد إن في الطبيعة عيالب والقوى العالبة الفعالة والقوى السافلة المنفعة المتماعات على غرائب تع بازم على أموهم السكاد انشقاق القمر لامتناع القرق والمركة ٧٦ المستقيمة عندهم على الفلكيات هذا وتفصيل ماذ كروه في أمرا لم بعزات هوانهم

التي نفوها عنه ورأى أن مح ملها مسئلة على حدتها لأن المتسكامين من الاشعر مقيحة رون على الميدا الاول المكثرة اذ يحملونه ذا تاوصفات والاختلال الذي ف هذا المسلك الثاني الثالمة بايذن قدتما يناف حوهريهما منغبرأن يتفقاف شئالا في اللفظ اقط وذلك اذالم يكونا متفقين ف جنس أصلالا قريب ولابعيد مثل امم الجنس عندالفلاسفة المقول على الجنس المعاوى والجسم ألفاسدومثل اسم الوجود القول على الامورالكائدة الفاسدة والازليسة فان أشماه هذه الالفاط في أشمه أن تدخل الاسماء المشتر كةمنها فالاسماء المتواطئه فأذنايس للزم فالموجودات المتماينة أن تكون مركمة والما اقتصر أبوحامد فيحواج بمفهد ذاللساك على هذا القدر الذي ذكره أخذيقه رأولامذهبهم ف التوصيد تمروم معاندتهم (قال أبوحامد) حكاية عن الفلاسفة بل زعوا ان التوصيد الى قوله الكونه واجدا (قلت) فهذاما حكاه أبوط مدمن أقاويل الفلاسفة في أني الكثرة عن الواحدوه و بعد ذلك يشرع ف تقر يرمانا قصوابه أنفسهم ف هذا المدي و ينعى لنانحن أن ننظر أولاف هذه الاكاويل التي ينسها اليهم ونيين مرتبتها فالتصديق ثمنشير الى النظر فيمايذ كردمن منافضتهم مالى النظرف عذاداتهم التي استعملها معهم في هذه المسئلة فاول ضروب الانقسام التي ذكران الفلاسفة ينفونها عن الاول هو الانقسام بالكامة تقديرا أووحودا وهومتفق عليه عندكل من يعتقدان المدأ الاول ليسبح يسم سواءمن اعتقدان المبستم مركب من أخراء لاتتحزأ أوانه غيرمركب منها والبرهان على هذا هوالبره ان على انه ابس معسر وسيأتى الكلام على هذا البرهان وأما النوع الثانى فهو الانقسام بالكيفية كانقسام المسم الى الهيدولي والصورة وهدذاعلى مذهب من يرى ان آلاحسام مركسة من مادة وصورة ومو مذهب الفلاسفة وليسهد اموضع التكلم على تصيح أحدالمذهبين وهذا الانقسام نتنؤ عن الاول أيضاعندكل مناعتقدانه ليس بجسم وأماانتفاءا لمسمية عن الاول منجهة ماهو واحسالو حود بذاته فسياتى المكلام ف تمريف مرتب القول المستعمل ف ذلك على التمام وذلك ان قوله ان واحب الوجود مستغنءن عن غيره أعنى أنه لايتقوم بغييره والجسم بنقوم بالصورة والهبول وكل واحدمن هدن السالواحد الوحود لان الصورة غيرمستغنية عن الهيولى والهدوك أيصاغه مستغنية عن المسورة هذاوفيه نظروذلك ان الجسيرا السماوي عندا اغلاسفه ليس مركما من مادةوصورة وأغياهم عندهم بسيط فقد نظن اله بصدق عليه الهواحب الوحود محوهر موستأتي هذه المسئلة ولسنائه رف أحدامن الفلاسفة اعتقدا والجسم السماوي مركب من مادة وصورة كالاحسام السمسطة التي دونه الاابن سينا فقط وقدتكامنا في هده ألمسئلة فغيرماه وضع وسنتكلم فيها فيما يستأنف وأما البيان الشااث وهونني العنفات عن واحب الرجود لان هذه الصفات ان كانت وأحدة الوحود والذات وآحب الوجود كان واجب الوجودا كثرمن موحود واحدوان كانت معلولة عن الذات إن أن لاتكون واجبة الوجود فبكرن من صفات واحب الوجود ماليس واجب الوجود أو يكون هذا الاسم يشتمل على ما هو واجب الوجودوغير واجب الوجودوذ لك متنع ومستحيل فانه بيان قربب من أنَّ يكون حقااذا مانواجب الوجود يدل ولابد عليمو جودف غيرمادة عان الموجودات التي ليست فمادة وهي القاقفة بذاتها من غبران تكون أجساماليس عكن أن يتصوّ رفي اصفات ذاتمة تتقومها

قالوأات النفرس الانسائية اطلاعا ماعدلى العسف حال النام وليس أحسد من الناس الاوقد حرب ذاكمن تفسه بتجارب أوحمه التصديق الأأن يكون فاسد إالزاج وقاصر قوى التغيسل وألنذ كر وآمين ذلك الإطسلاع سيسالفكر اذالفكرف حال المقظة التي هـ وقيما أمكن يقصرعن تحصيل مئلذلك فسكيف فحال النوم بل يسبب أث النفوس الانسانسة لمامناسسة جنسية الى المادى العالية المنتفشدة بجميح ماكان وماسكون ومأهوكائن فحالمال ولحبا أن تتصل بهااتصالا روحانياوان تستقش عاهؤمر تسمقها عااستعدت هي له الأأن أشسبتغالما بالمسواس الظاهرة والناطنسة واستغراقها فيتدسير المدن عندانيا عن اتصالحا بها وانتفاشسها عاهو هومرتسم فيها لان اشتغال النفس بمضأفاعيلها عنعهاعن الاشتقال بغير تلك الأفاعيل وليس لنبآ سبدل الحازالة عواثق

النفس بالكلية عن الانتقاش على المبادى العالية لان أحد العائفين هواشتغال النفس بالبدن والدات والدات ولا يكن أنا الدات ولا يكن أنا الذات ولا يكن أنا الذات والمبادئ والدائم والدال والمباد والم

هد أما لمواس وهد أما لمنالته في التوم و بعظلها يخف أحد شواعل النفس عن الاتصال بالدادى العاليدة والاندقاش بيعض تنافيها فتتصل حيث ذبتك المستعدت على التكون منتقشة فتتصل حيث المبادى بما استعدت على التكون منتقشة به كالمرايا اذا حودى بعضمها بعض فانه ينتقش في بعضها التنقش في البعض الآخر والقوة القيلة حداث عاكمة الرد على القيلة المدورة بخرسة منطبعة في على القيلة المدورة بخرسة منطبعة في على القيلة المدورة بخرسة منطبعة في المنتقشة في النفس بصورة بخرسة مناسبة لها تم تصدير ٢٧ تلك الصور المجرسة منطبعة في

الحس المسترك فتصدير مشاهدة وهذه هي الرؤيا السادقة ثمان الصورااتي ركم القوء العدلة ان كانتشدددة المناسية لمَلْكُ المَا إِنَّى المنظمية في النفس حقى لايكونين المعاني التي أدرّكتها النفس وبين الصورالتي ركسها الفوة المخسلة تفاوت الا فالكلية والجزئمة كانت الرؤياغنية عن التعسير وانالمتكن شسدندة المناسبة الاانهم مداك الكون بيئرسدها مأسمه بوحسه ماكانت الرؤما محتاجة الى التعمسير وهو أذبرجه منالصدورة التي فالمآيال الى المدي الذى صورته التخيلة بتلك الصورة (واما)اذالم كن سنالمني الذي أدركته النفسو بين المورة التي ركمتها القوة المخسلة مناسمة أصلا الكثرة انتقالات المقيلة مدن صدورة الحاصورة الحان بنتيحي الحاصورة لاتناسب المنى الذى أدركته النفس أصلافه سندالر ؤيامن قدرل أصفاب الاسيلام ولحذافا لوالااعتماد عمني

الذات فضلاعن أن يتعورنيها صفات ذائدة على الذات وهي العيفات التي تسمي اعراضا النهااذ توهمت مرتفعة لم ترفع ألذات بخلاف الصفات الذاتية ولذلك يصدق حل الصفات الذاتية على الموضوف على أنهاهي هي ولأبصدق حل الصفات الغير الذاتية عليه الاباشة قاقى الاسم فلانقول في الانسان اله عالم كانقول فيهانه حيوان واغانقول فيهانه عالم بوجود أمثال هذه الصفات فيماليس بجسم مستحيل لانطبيعة اطبيعة غريبه عن الموصوف بهاولذلك عميت اعراضا وتمزت عن الموصوف فالنفس وخار بالنفس (فانقيل) الاالفلاسية ويعتقدون الذائفس في المثال هذه الصيفات وذلك انهم يعتقدون انهادرا كتمر يدة محركة وهم معتقدون مع هدا انه آليست محسم والجواب انهم ليس يرون انهذه الصفات هي النفس زائدة على الدات بل يرون انهاصفات ذاتية ومن شأن المفات الرائدة أنلابتكاثر بهاالموضوع المامل لهابالف مل بل اغما يتمكثر بالجهة التي يتكثر المحدود بأجزاء المدود وذلك أنهاهي كثرة ذهنية عندهم لا كثرة بالفعل خارج النفس ومثال ذلك انحدالانسان حيوان ناطق وابس النطق وألحياة كل واحدمنه مامتمزاعن صاحب فيه خارج النفس بانفسه واللون والشكل فيه خارج النفس ولذلك يلزم من يسلم أن النفس لبس من شرط و جود ها ألمادة لأيسلم أنه يوجدفاللو جودات المفارقة عاهو واحدبالفعل خارج النفس كثيربالدوهذا هومذهب النصارى فالاقانيم الثلاث وذلك أنهمايس يرون انهاصفات زاتده على الدات واغياهي عندهم متكثرة بالحد وهى كثــُايرة بالقوّة لا بالفعل ولدّلكَ يَقولون انه ثلاثة لا واحد أي واحدبا لفُــ مل ثلاثة بالفوّة وسسنعدد الشناعات والحالات الثي تلحق من بضع إن المدأ الاؤل ذوصفات زائدة على ذاته وأما الكثرة الرابعة وهي الكاثرة التي الكون للشي من قبل جنسه وفصله نهيي قريبة من المكثرة التي تكون للشي من قبل جنسه وقصله فهي قريبة من الكثرة التي تسكون الشيء من أجهل مادته وصورته وذاك ان الحدود اغما توجد للركبات من المآدة والصورة لاللبسائط فلاينيغي أن تختلف في انتفاءا أكثرة الحدية عن المسدا الاؤل تعالى وأماا اكثرة المامسة وهي تعدد الماهية والآنية فان الآنية في المقيقة في الموجود اللهي معنى ذهني وهوكون الشئ خارج النفس على ماهوعليه في النفس ومايدل عليه فهومر أدف للصادق وهي التي تدل عليه الرابطة الوجودية في القصاما الجليسة فأن اغظ الوجود بقال على معندين أحدها ما مدل عليه الصادق مثل قولنا هل الشيء و حود أم لسيء و حود وهل هذا يوحد كذا أولا و حد كذاوا لشانى مايتنزل من الموجودات منزلة الجنس مشال قسية الموجودات الحالمة ولات العشرة الى الموهر والعرض واذافهم من المو حودما يفهم من الصادق لم يكن خارج النفس كثرة وإذافهممنه مايفهم من الدات والشئ كان اسم الموجود مقولاعلى واجب الوحود وعلى ماسواه بتقديم وتأخبر مثل اسم الحرارة المقول على الناروعلي الاشياء الحارة هداهو مذهب الفلاسفة وأماهذا الرجل عاغبابي القول فيهاعلى مذهب ابن سيناوه ومذهب خطأ وذلك انه يعتقدان الآنية هي كون الشي موحوداشي ذائدعلى الماهية خارج النفس وكانه عرض فيهاواذ اوضع انهاشرط فى وجود الماهية قلوكان واحب الوجودلة آنية هي شرط فماهيته الكان واجب الوجود مركداه ن شرط ومشر وط فيكان بكون مكن الوحودوا بضافان عندس سناأن ماوجوده زائد على ذاته فله علة وأماالوحود عندابن سنافه وعرض الاحق للاهية وعليه مدل قول أبي حامده هذا وذلك ان دوله فأن للانسان ماهية قدل الوجود والوجود رد

رو بالشاعر والكادب لان قوتهما المتخيلة قد تمودت الانتقالات الكاذبة الماطلة ثمان النفوس مختلفة المراتب في الفؤ والضعف اختدلا فاغير يسير فانانرى النفوس الشرية متفاوتة ف طرف الزيادة والنفصان تفاوتا متصاعدا الى النفوس الثي تدرك النظريات الكثيرة بالحواس في افريمان من غديران بعرض لها غلط ومتنازلا الى الميد الذي لا يكاد بفقه قولا فلا يعدد أن يكون المعض النفوس قوة قوية وقاف يقام كناني من المنافرة لا تشعلها بالمنافرة لا تشعلها المنافرة لا تشعلها المنافرة النفار

الله الملوو التي السفل على المعرف على النفوس في ماله واحدة بين الدكة التي والمعلم والدعام واقدال الموغ عيدال ا والأنه ونعام ون عن الجمع بين هذه الأشاء وأمنا فاوت كون قرم المضيلة بحيث تقري على التقلاص المس المشرك عن المس الظاهر فيقع الله فأد النفس في اليفظ ما يقع المناعب من الاتصال بالمادي المفارقة والانطباع بعض ما فيها بماكان وما ميكون من الفيرات ونزول الازمنه الى الله عالم التحيل عمد الى الحس المشترك عني العرب المفع كلا عام نظوما من هاتف أو

عليهاأو بضاف اليهاوكذاك المثلث لهماهية وهوانه شكل تحيطبه ثلاثة أضلاع وليس الوحود خرامن ذات هذه ألاهمة مقوما له اولاناك بحور زأن بدرك العاقل ماهية الانسان وماهية ألمثلَّ والمس بدري أن لحماو حودا في الاعيان أم لافدل على إن الوجود الذي استعل ههنا ليس هوالوجود الذي يتذل على ذوات الاشداء أعنى الذي هُوكالمِنس لها لاعد لي الذي مدل على إن الثي خارج النفس وذلك إن امير الموجود يقال على معنيين (أحدها) على الصادق والآخر على الذي يقادله العدم وهذا هو الذي ينقسم الهالاحناس العشرةوهوكالحنس لهاوهذاه ومنقدم على الموحودات بالوحه الثاني أعني الاموز التي هي خارج الذه ن وهذا هوالذي مقال بتقديم وتأخبر على المقولات العشر وبهدندا المعني مقول ف الجوهر أنهمو حوديداته وفالعسرض أنهمو جوديو جوده في الموحودات يذانه وأماللو جود الذي عمني الصادق نمشترك نمه حيم القولات على السواء والموحود الذيءمي الصادق هرمعني ف الاذهان وهوكون الشئ تحارج النفس على ماهوعليه في النفس وهذا العلم يتقدم العلم عاهية الشيّ أعني الله المس بطلب معرفة الشي حتى بعاراته موحودوا مالك همة التي تتقدم على الموحود ف اذهانها فليست فى المقيقة ماهية واغناهى شرحمه غي اسم من الاسماء فاذا عمَ أن ذلك المدى موسحود خارج النفس علم انهاماهية وحدوبهذا المعني قيلف كتاب المفولات ان كليات الاشياء المعتقولة اغماصارت موجودة بأشخاصها وأشحاصها معقولة كليتها وتيلف كتاب النفس ان القوة التي بهايدرك ان الشيء مشاراليه وموجودغيرالقومااتي يدرك بهاماهيه الشئ المشاراليه وبهذا الممنى قيلان الاشخاص موجودة في الاعدان والكلمات في الأذهان فلافرق في معنى الصادق في الموجودات الهدولانية والمفارقة وأماقول القائل إن أو حودام زائده في الماهمة واسس سقوميه الموحود في حوهره فقول مغلط حدا لان هذا الزمدان المون اسم الموحود دل على عرض مشاترك العولات المشرخارج الدفس وهومذهبابن سمناوسئل عن ذلك المرض اذاقيل نه انه مو حرد هل مدل على مهنى الصادق أوعلى عرض موجود فأذلك المرض فتوجدا عراض لأنها أيه فمارداك مستحيل وقدبينا هذا فغيرما موضع وأطران هذا المه في والذي أم ألو حامد أن ينفيه عن المبدأ الاقلوه ومنفى عن جيع المو حودات فضلاعن الاوّل اذهوا عتفاد باطل وفاذكر هذاالمه ني من الايجاد من قولهم أخذ يذكر ما ناقص وأبه أنفسهم في هذا المعنى هايظن بهم فقال ومعه أافاتهم الى قوله وه فامن الجماثب قال فيندني أن نحقق مذهب مالى قوله والْمُرْسِمِ كُلِّ مُسْتُلَةً عَلَى حَمَالُهَا (فَلَتُ) قَدَأُجَادِفُأَ كَثَرُسَاذٌ كُلُ مَمْنُ وَصَدَفُ مَذَاهِبِ الْفَلَاسُدَفَةً فَي كوناليارى تعالى واحددامع وصفه بأوصاف كشيرة فلا كالآممعه في هددًا الاماذ كر من تسميته عقد لا أنه يدل عدلى معسى البي وايس كذلك بل موالامم الاخص بذاته عندا فلاسه فه المشائين بخلاف مايراه أفلاطون من العدة ل غير الميدا الاولوانه لا توصف بالشعق لوكذلك قوله ف العقول المفارقة الدفيج المكانا وعدما وشراليس هومن قوله م فلنرجرَع الي ماذكر وفي الردعاء عملي المسائل المسئلة السادسة) في ابطال مدهم في نفي الصفات (قال أبوط مد) اتفقت الفلاسفة الى قوله على نفي المسفات (قلت) الذي يعسر على من قال سنفي تعدد الصدفات هوأن تكون المسفات المختلفه ترجم الى ذات وأحدة محتى يكون مفهوم العلم مثلا والقدرة والارادة مفهوما واحداوانها ذاتواحدة وأنبكون أيضااله لموالها لموالقدرة والقادر والارادة والمر مدمم في واحداوالذي يمسر

شاهدمنظرابهاف أكل هيئة وأجل شكل يخاطبه قمام مسه من أحواله وأحوالمانتمبله فاث كأن لاتفاوت ، من هذا الأثر المدرني وبالأألماني التي أدركتماالنفس الناطقسة الاماليكلية والمرزية كان ذلك وسساصر يحبا والا كان محتماحا الى التأويل (ثمان تصوّرات النفوس) قدتكون أسماما لدرث الموادث من غسيران مكون هناك سيبمسن الاسماب الجسمانية مثل أناأنم والفصيد وحيان سخونةُ السندنُ وتعوّر السقوط منشخص عثبي علىج أعموضوع عال موحب السقوط وكذلك تصورالهيدة يوحب الصهوتصورا لرض يوحب الرض فيعض الاوكات واذاكان كذلك قليس عستمد انسفق لمعض من النفوس الانسانية القوية حدا قوّه ذا تبسية ان قلما باختلاف النفوس بالمقائق أولاب لمزاج أصلى بسيمها يتعدى تأثيرها مدمهانت وثرفى الاجسام العنصرية كانؤثر فيدنها

ويكون اغرط قوّتها كانها تفس مديرة المكل العالم المنصرى أوابعضه فقطيه ها المنطقة المقافقة والفقالات في على المكون المسامدة المالية المكون المنافقة والمنافقة والمنطقة والمنطقة

وهذا أى كون النفس محردة والألم ضالف شيامن أصول الاسلام بل بعض المحققينة في على الاسلام كالامام الفزالي وأى القاسم الراغب والحليم واكتراب المكالامام الفزالي وأكان المقصودين ان ضعف أدلته و ردد عواهم معرفة ذلك عمرد دلالة المقلم في المتعانية والمتعانية والاستان كل معقول منقسم الما أجزاء متباينة في المضام في تشدّا ما ان يكون المتعانية والمتعانية والمتعا

منقسه المالفمل كانت تلك الاحراءالمتماينه فالوضع حاصلة في العقل بالمنبرورة وكل حاسب ل فالمقل معد قول والغرض أن كلّ همقول مركب منأجزاه مساسة فالوضع فشكون تلك الاخراء مرتمة أيمنا من أخراء متداينة في الوضع ومكذافسلزم أن تبكون الصورة العقامة مشتسلة على أحزاء غيرمتناهية بالقدمل فيلزم أنيكون الذهن محيطنا ءالابتناهي دفعة والمحال (الايقال) اغاءار داك وكانمه ولا بالمكنه واسانع أثلايسلم ان شسيامن المتعقلات معمقولا بالكنه لحوازأن تكون تعقلاتها مالوحوه (النانقول) تعقل الشي عالو حده مسموق بتدهل الوحه وذلك ألوحه أن كان معقولا الوحه فيكذا الزم القداسل في تصورات الوحوه فسلزم امتناع التعمقل وهوباطلوان كان معـقولامالكنه والغرض ان كلمعقول مركب من أجراءغسس متناهسة فيدلزم احاطة الذهن عالابتناهي دفعة

على من كال ان ههناذا تاوسه فات زائدة على الدات أن تكون الذات شرطافي وحود المسفات والصفات شرطاف كالالذات ويكون الجعموع من ذلك شاراجب الوجود أى موجودا واحداليس فيهعلة ولامعلول الكنهذ الاحواب عنه ف المقيقة اذا وضعانه هناش يأواحب الوحود بذاته فانه يحسأن كون واحدامن حبيم الوحوه وغمرهم كبأصلامن شرط ومشروط وعلة ومعلول لان كل موحود بهذه الصفة فاماأن يكون تركيبه وأجبا واماأن يكون محكنافان كان واجبا كان واحما بغسيره لالذاته لانه يعسرانز المركب قديم من ذاته أعنى من غسيران يكون له مركب و يعناصمه على قول من أنزل انكل عرض حادث لان التركيب فيه يكون عرضا قدعاوا نكان مكنا فهو عتاج لى مانويي افتران العلة بالملول وأماانه هل يوجدشي مركب من ذاته على أصول الفلاسفة وان حوزوا أعراضا قدعة فغنره كمن وذلك ان التركيب شرطف وحوده وليس عكن أن بكون الاجؤاءهي فاعلة للتركيب لان التركيب شرطف وجودها وكذلك أجراء كل مركب من الأمو رالطبيعية اذا الصلت لم يكن الاسم المقول عليهاالاباشتراك مثلامم المقولةعلى التيهى بؤءمن الانسان الحي واليدالمقطوعة بآلكل تركيب عند ارسطاطاليس فهوكائن فاسد فصلاعن أن يكون لاعلة أه وأماانه هـ ل تفضى الطريق قالتي سلكها ابن سينافي واجبنا لوجود ويمكن الوجو دالحانغ مركب قديم فلمس تفضي الحيذلك لأنه اذا فرضناان الحكن ينتهى الىعلة ضرو ريةوا لمنرو ريةلاتخلوا ماأن يكون لهاعلة أولاعلة لحاوانه انكانت لها عسلة فانها تنبقي الى ضرورى لاعدلة له فان هذا القول اغما يؤدى من جهة امتناع التسلسل الى وحود اضرورى لاعلة له فاعلة لاالى مو حودليس له علة أصلالانه عكن أن يكون له علة مدورية أومادية الاأن وضع انكل مادة وصورة و بالجلة كل مركب فواحب أن يكون له فاعل خار جعنمه وهذا بعداج الى بان ولم يقضمنه القول المسلوك في بان واحب الوجود مع ماذكر نافيه من الاختر لال ولهذا ومند. لأيفضى دايل الاشعرية وهوات كل حادث له تحدد ثال اول قديم ايس عركب واغما يفضى الى أول ابتس بحادثوا ماأن يكون العالم والعدلم شيأ واحدانليس متنعابل واحبان ينتهى الامرف امثال هُذُهُ الاشياء الى أن يَحَد المفهوم فيهما وذاك ان المالم ان كان عالما بعد لم فالذي يكون به المالم عالما أحرى أن يكون عالما وذلك لان كل مااستفاد صفة من غير ه فقال الصفة أولى نذلك المعنى المستفاد \* مثال ذلك ان هذه الاجسام الميمة التى لديناان كانت ايست حيمة منذاته ابل من قبل حياة تحله افواجب أن إتكون تلك الحافالتي استفادمها ماليس بحي المياة حيمة بذاتها أويفضي الأمرفها الىغ مرنها رة وكذلك معرض فالعام وسائر الصفات واماكون الذات الواحدة ذات صفات كثعرة ممنافة أومساومة أومتوهمة بانحاء مختلفة من غيرأن تسكون تلك الذات متسكثرة متسكثير تلك الصفات فذلك أمرلا دنسكر ا وجوده مثل كون الشيّ مو جودا وواحداومكناو واحبافان الشيّ لواحد بمينه اذا اعتسره ن حهة مادصدرعنه شئغره متى قادراوفا علاواذاا عتبرمن جهة تخصيصه أحدالفعاس المتقابلان ميرمدا واذا اعتبرمن جهة ادراكه لمعقول عي عالماواذا اعتبراله لممن حيث هوادراك وسبب المحركة عمي حيا اذا كان الحي هوالمدرك المتحرك من ذاته واغسا الدى عتنم وجودوا حدبسيط ذى صغات كثبرة قاغمة بداتهاو يخاصه انكانت تلك الصفات جوهرية وموجودة بالفدمل وأماآن كانت بالفرة فليس

وعلى تقدير حوازه فالمطلوب حاصل لان كل كثرة بالفعل سواء كانت متناهية أوغير متناهية فالواحد بالفيدل موجود فيها لان تقوم الكثرة الفياه وبالآحاد والواحد من حيث هو واحد غيير منقسم الى أجزاء أصلا فضلاعن انقسامه الى أجزاء متما بنية في الوضع وان كان منقد عا بالقود في لا بالفرد والمالية المناف المناف المناف المناف المناف المناف المناف ورة العقاية مشابهة لاجزاء ما المناف المناف لا المناف ورة العقاية مشابهة لاجزائم المناف عام المناف ولا الى الشاف لا المناف المناف

الإسراء حاصل قرااءة لكينول الكلوان حصول الماهية تحقق بعصول واحدمنها ولامهى المعقل الشيئ الاحصول ماهيته في العقل قف المارء الواحد كفاية عن الاحزاء الاخرف المقولية فتكون الصورة المقليبة معروضة الزيادة والنقصان فلا تمكون عمر دقعن الواحد كفاية عن الاحزاء الان المنقسم بالقوة واحدبالفول فيكون من حيث المواحد غيرمنقسم في المعقولات ماهو غيرمنقسم الى أحزاء متباينة في الموضعة عمر منقسم الى أحزاء متباينة في الوضع

عتنع عندالفلاسفة أن يكون واحدا بالفعل كثيرابالة تؤه وهذه هي عندهم حال أجراء المدود مع المحدود (قوله) وزعوا الذذاك يوسب كثرة الى قوله بكونهما شيئين بريدان كون هذه الصفات مقارته للذات ليس عنع ذلك من و حوب كونها كثيرة في نفسها كالونا غرو حودها عن الذات أونا غر وجود سعنها عن مص المان الفهوم عندالمقل من ذلك واحداوا حكى أبوحامدة ولاالفلاسفة قال فيقال فمح عرَفُتُم استَمَالته الى قولة بسبب (قات) امآاذاب لم الناصومُ للفلاسفةُ أن ههذاه وجودا هو والجبُّ الوحودمن ذاته وانمعني وأحب ألوحودانه لاعلة أمسلالاف ذاته عمايها قوامه ولامن عارج فلا انفكالة لهم عاالزميم مالفلا سفة وذلك أنهان كانت الصفات متقومة بالذات فالذات هي الواجية الوحود بذاتها والصفات تفسيرها فيكون واجب الوجود بذاته هوالذات والصفات واجبسة بغسيرها ويكون الجموع منهمامركبالكن الاشعر ينليس تسلم لهمان واجب الوجود بذاته يدل على هذا الانبرهانهم لايفضى اليهادكان برهامهم اغارؤدي الى مالاعلة له فاعلة زائدة عليما (قال أبوهامد) والاعتراض على هذا الى قولة وصفاته جيما (قلت) قوله واسكن الطاالكم القسم الاول الحقوله على تفي الكثرة يرسد ايطالهم أن بكون الموصوف والصفة كل واحدمنهما كائم الداته وذلك انه بلزم عنسه أن يستغنى كل واحد مُنهِما غُنِصَاحَمه قَيْكُونَ الْهَامسة قلانَافسه و تكون هذالك اثنيانية اذلاً يكون هذا للتَّمع في به صارت الصفة والموصوف واحداولها كانواقدا سنعملوا فيهذا المنوع من المكثرة لزوم وجودا ثنيتيسة فبالأله عماوكان الامرف البرهان يجب أن يكون بالمكس أى تبطل الاثنينية من جية ابطال الكثرة قال فيه انهم عكسوا فمينوا الاصل بالفرع والذى فعلوه هومعاندة لايحسب الامرف نفسه بل بحسب قول انقصم وذلك أنخصومهم سكر ون الآئنينية وأماأنت فقد علمت في غيرهذا الموضع ان المعاندة صنفان صنف بحسب الامرف نفسه وصنف بحسب قول المعاندة وان الحقيقة هي التي هي يحسب نفس الأمر والالماندة الثانية واللمتكن حقيقة قانها قدته تعمل أيضاغ قال واكن المختارالي قواه واحب الوجود ريدانه اذاوضع لهمهذا القسم من الانسام التي استعملوها في ابطال الكائرة آل الامرمعهم الى أنيثبتوا انواجب الوجوداء سعدن أن مكون مركدامن صفة وموصوف ولاأن تكون ذاته ذات صفات كشيرة وهذائي ليس بقدرون عليه يحسب أصولهم ثأخه ذيبين أن المحال الدي راموا أن يلزموه عن أنزال هذا القسم ليس بلازم فقال فيقال هم أن أردتم الى قوله ولا فأعدل لها (قلت) هذا كله معاندة لمن سلك في في المعلمة أت طريقة أبن سيناف اثبات واجب الوجود بداته وأما الطريق الاقنع فه مذاف وجوب الآيجادول وم ذاك الاشعرية فهدى طربقة المستر له وذاك انهم يفهمون من المكن الموجود الممكن المقيق وبرون انكل مادون المدا الاوله وبهذه الصفة وخصومهمن الاشعرية يسلمون هذاوير وفأيضاات كليمكن فلهفاعل وافالتسلسل ينقطع بالاقصى الى ماليس عكما فانفسه وخصومهم يسلمون لم ذلك مانسه لهم هذه طن بداله رارم عنها أن ركون الاول الذي انقطع عنده الامكان أيس ممكما فوجب أن يكون بسيطاغير مركب اكمن الاشعرية أن مقولواان الذي إبنتني عنسه الامكان المقيق ليس بلزم أن يكون بسيطاراة يلزم أن بكون قدعالاع أن أنه عاهاء أيد الك ليس عند هؤلاء برهان على ان الاول بسيط من طريقة واجب الوجود ثم قال فان قيل واجب الوجود الطلق هوالذى أسله عله فاعليه ولاقابليه فاداسلم أن له عله كابليه فهوايس بواجب الوجود على هذا

والآلزم انتسام تلك الصورة لانانقسام الحسلالي أحزاءمتيا ينسة في الوطع وجب انقسام المال كذاك وكلحمم أوقوه جسمانية ينقسم الى أجزاء متباينة فى الوضع فالنفس ليست بحسم ولأقدوة جسمانية فنحك ولامحرده وهسو الطلوب هذاعا بهماذكر ف تقريرهذا الدليسل (وجرابه)لانسارات بعض ألمةولاتغير منقسم وأم لإيحوزأن بكون منقسما بالقوةاني أحزاءمتشامة (قولهم) فتكون الصورة العقلبة معروضة للزمادة والنقمان (قلنا) ان أريد اله الزم أن نكون الصورة العقليسة معروضة لهما مالذات فلانسه لم ذلك ولم لايجوزان كمون عروضهما لها تواسطة حساوفاق النفس التي هيجسم مدروض لهماح قمقة وان أرىدانه بدارم أن تدكون ممروضية لهما اواسطه عروضها لمحلها أعدني النفس فسلم والكن لانسلم اناامو رةالعقولة يجب آن تكون بحرده عن مثل هذه الموارض بل الواجب تحردهاءن موادجزئياتها

المحسوسة وعن عوارضها (وأماقولهم) ومع ذلك فالمطلوب حاصل لان المنقسم بالقوة واحد بالفعل الخفليس بشي التأويل الخلا الخلايان من عدم انقسام فالمن حيث التأويل الذلا بالزم من عدم انقسام فالمن حيث المقلية من حيث النهاوات عدم القسام في المنقسم فلانسل أنه بالزم أن الاجتراء في المنقسم فلانسل المناف المناف

أجراده تباينة الوضع في العاول والنقطة الخالة فيده غير منقسمة أصدلا (لايقال) - لول النقطة في انقطالا من حيث ذاته بل من حيث لموضية الموضعة العندية المناعب المنقسم المن حيث ذاته المنقسمة لا يوجب الانقسام عد المنقسمة الموضورة العقلية في النفس من حيث ذاته المنقسمة في المناقس المناقس من حيث ذاته المنقسمة في المناقس المناقس المناقسة المناقس

مساواته للنع وأنى ذلك على أناغنع كون الصورة العدقلية حالة فالنفس من حبث ذاتها و لم الا يحوز أن تكون حلولها نعها باعتدار لوق طبيعة أخرى بهابل نقول ماذ كر وأمن أنحملول الشئ في الأمر المنقسم الى أحراء متمايذه فالوضع يوجب انقسام المال كذلك اغمامه اذا كان حاول المدورة العقلية ف الماقلة من قديل حلول الاعيان الحارحسة ف محالها وهوءندوعولم لامحرزأته مكون عملي وسدهآ خولاءلزم فسمهمن ارقسام المحل انقسام المدل على أن قولهم انقسام المحلالي أحزاه متمامنسة الوضع دسسنلزم انقسام المال كذلك منقوض بالقوة الوهية ادلاسك أن المسورة الخالوفيها كالمداوة الدرثابة متسلا غيير منقسمة الى أحزاء متدأنبة الوضع فالقوة الوهدة اما أن تنقسم الى الآحزاء المتباينة فى الوضع أولاوأماما كانفاذكروه ه: قوض (أماعلى فدر انقسامها)فلكون الحال

التأو ، ل ير بدفان كالت الفلاسفة ان البرهان قد أدى الى أن واجب الوسود ليس له عله فاعد له فليس له قابلة وأذاوض تم ذا تارصفات فقدوض منم علة قابلة \* ثم قال بحيباً عن هذا قلمًا وأذاسام أن له عله قاللة فقد سنم كونه معلولا (قلنا) تسميم الذات الى قوله والعلولات يريد أن الاشعر يه ليس تسلم ان تلاف الذات الماملة للصفات علة فاعلة فيلزمهم التسكون لهاعله فاعليه وأمدل واجب الوحود عسب ماأدى المه برهانك علىمو حودالس لهعلة فاللية فضلاعن اندل على مالس لهذات وصفات واغادل على أنه ليس له سبب فأعلَ \* قلت وهذا العنادلازم بحسب دايلهم ولوسلت الاشمر يقالفلا سفة ان ماليس له علة فاعلية ايس له عله قابلية لما انكسر بذلك قولم لان الذات الذي وضعوا أغاهي قابلة المسفات لالاؤلاد فيمنعون ان العنفات والدة على الذات وليس بضعونها صفات ذاتية كالضع ذلك النصارى مْ قال (فان قيل) كا يجب الى قوله للزم النساسل وأفعني الامراك موجود لا عجب ل له كاخال ف العدلة الفاعلية مُ قَالَ بَحِيبًا فَمُصِدَقَمُ الدَّقُولُهُ فَ مُحَلَّ (قَلْتَ) \* فِي أَقُولُ لِأَارِتِبَاطُ لَهُ بِهِ فَهُ المُسْتُلُهُ لأماحكاه عنالفلاسفة ولاعلىما كالدجيمالهم فمكانه قول سمفسطائي وكالران القول في وحوب تناهى العلل القابلية ولاتناه يهالانسدة بينه ويبن المستلة المتسكلم فهاوهي هل من شرط الفاعدل الاوّل أن يكون أمه عله قاملمة وذلك أن الفحص عن تناهى العلل القايلمة غير الفحص عن تناهى العلل الفاعلم مقانمن سلمو حودالعلل القابلية فيشلم ضرورة قطع تساسله أبعله قابليه أولى خارجة عن الفاعل الاوّل منرورة كأيسرو جودفاعل أول خارج عن الموادالقابلية فالفاعل الاول انكانت أهمادة فليست تلك المسادة تحدودة لاف القايلية الاولى ولافه ما دونها من القوابل لسائر المو حودات بل تلزم تلك المادة القى للفاعل الاؤلمان كاذله مآدة النتكوت مادة نعاصة بهو بالجله فكوناله وذلك أمامان تكوينهي الاولى له أو بان تنمّ بي الحاكا بليه أولى و يالج له فذ كون هذه أنفًّا بليه المُستَّ من جنس الفَّا بليه المشتركة فى وجود سائرا لموجودات الصادرة عن الفاعل الاوّل اكن اذكانت المادة شرطا في وجود العاعم ل الاؤل فيستلزم ضرورة أن تسكرون شرطا في ويدو كل الفاعلات للفعولات فتسكون المبادة المست شرطا في و جود نعل الفاعل فقط اذ كان كل مُاعل اغَمَا مَعل في كابل بل وآن كون شرطاف و جُود الفاعل فيكون كلفاعل جسماوه ذاكاء لاتسلم الاشمرية ولاته طله فان قالوا أن ه ذه الذات الموصوفة بهدذه الصفات هي عندكم ليست بحسم وهدا اهرعاية ماتنته في اليه الاقاويل الجدليه في هدده المستله وأما الاقاو بلاابرهانية ففي كتب القسدماء التي كتسوافي هذه الاشياءو يخاصة في كتب الحسكم الاوّل لاما أثبته ف ذلك إن سينا وغيره بمن ينسب الى الاسلام ان ألني له شيَّ ف ذلك فان ما أثبتوا من هذَّا العلم هو من حنس الافاوس الظنيمة لانهامن مقدمات عامة لاخاصة أى خارجة من طميعة المفحوص عنه وقوله قلنافًا اصفة قدا نقطع الى قوله ولا اصفته (قات) هذاشي لا يسله المصوم بل يقولون ان من شرط الفاعل الاول أن لا يكون كابلاا صغة لان القبول يدل على هيولى وذاك أنه ليس عكن أن ، قطع التساسل بوضع فاعل باى صفة أتفق بل بفاعل لا يكون له فاعل أصلاولاموصوف بصفة بلزم عنها أن يكون له فاعل وذلك أنوضع الصفة الفاعلمة الاولى مقوم بعلة قابلية هي غير شرط في و حودها قد يَفان انه مستحيب ل فانكل ماله شرط في وجود مفاقترانه بالنبرط هومز قبدل علاغيره لان الشئ لاعكن أن يكون عدلة لمقارنته اشرط و حرده كالا يكرن عله أو حود نفسه لأن المشر وط لا يتخلو أن يكون قاممًا بدأته من دون

وما على تقديرعدم انقسامها) المكرمة المن المن المن المن المن المن المن القسامها المنكونها حالة في الجسم المنقسم وعكن دفع هذا النقض بان بقيال الفؤة الوهيدة لا تدرك الآسد اقة النقص الجسم المن عيث هي كذلك وادراك صداقة الشقص الجسماني من حيث هي كذلك والداوة أصالة في الفؤة المناق بالمن من عندال المن المناق والوهيدة والمناق المناق على المناق المناق المناق والمناق والوهيدة والمناق المناق والمناق والمناق والوهيدة والمناق والمنا

لايطابق أصولهم (وأيضا) فالمداوق فقطالة في الجسم المنقدم مع كونها غير منقسمة الجاء النقض من وحد آخر (اللهم الأأن يقال) المداوة السست صفة مو حددة في الشخص كائمة كقيام السواد بالجسم بلهى أمرا عتمارى لاوجود له في الخارج أصدا فلا بكون حالا في الكر لون الاعراض في الجسم بل الشخص متصف به كاتما فه بسائر المفهومات الاعتمارية والعدمية تم لوسام أن انقسام الحل الى المؤاهمة بالمؤاهمة بالمؤاهمة والمدونة عنى المؤاهمة المؤاهمة بالمؤاهمة بالمؤاهدة بالمؤاهمة ب

اقترانه بالشرط فيعتاج الىعلة فأعله المركيه مع المشروط اذلا يكوب الشيءلة في وجود شرطو جوده اكن منه كالهاأمور عامة وبالجلة فهذه المسئلة ايس عكن أن يتعلق رفيهاشي يقرب من اليقين من هذه الطر بقه وذلك لاشتراك الأسم الذى في واجب اله حود بذاته وفي الحكن من ذاته الواجب من غيره وفي سائر المقدمات التي تردعايما (السلك الناني) قالماً بوحامدة ولحمان العار والقدرة الى قوله واحب الوجود (ثمقال) الوحامدراداء في هذَّا القول وهذا هوالأوَّل الى قوله فَلااسْتَعَالَة فَـه (قلت) هذا تـكمشرمن القال في منتي واحدوالفصل في هذه والمصوم هوف مسئلة واحدة وهي هل يحو زفيما له عله كامليه أن مكوناك فاعل أولايحو ذذلت ومن أصول المتكلمين النا فتران الشرطيا اشروطمن باب الجائز والثكل حائز يحتاج فيوقوعه وخروجه الحاافعل الحجرج واليمقارنة الشرطبالمشر وطولان المقارنةهي غبطني وحودالمشروط وامس تمكن أن بكون الشياء لة في شرط وحوده ولاعكن أدمنا أن تكون الشرط هوالعلة الفاعلة لوحود المشروط فانذا تناايستعلة فاعلية لوحود العليها واكتباشرطف وجودالعلم قاة بهاولدالة لم كن بدعلى هدد والاصول من عدلة فاعليه فأو حدث اقتران الشرط بالمشروط وهكذا المدناف كل مركب من شرط ومشروط والكن هذا كاستكرعلي الفلاسفة بوضعهم السماءة دعة وهي ذات وصفات ولانضعون لحافاعلاء لى النحو الذي هو الفاعل في الشاهدع لى ما ملزم من ذلك الاأن بضموا النامهذا برهانا ؤدي الهار بطاقد معن رابط قديم وهونوع آخرمن الربائط غمير الذي في الكاثنة الفاسدة فانهذه كالهامواضع حص شديد وأمارضهم أنهذه المسفات ليست متقومة بها الدات فلمس بحجيه فانكل ذات استكمآلت دصعة أت صارت بواأكل وأشرف فذاتها متقوم ته رتلك السفات فانا لعار والقدرة والارادة صرنا أشرف من الموجودات التي است بعالمة والدات مناالتي قامت بهاهذه الصفات هي مشتركة انساولاء مادات قسكيف بكون أمثال هذه الصفات اعراضا نادوية شاتناهذا كله من قول من لم يرتض ما اصفات النفسانية والعرضية ( قال الوحامد) ورعاعولوا بتقييم ا بي قرله الي غيرنا ته (شم كال) رَادا عليهم وهذا كلام اه غلى الى قوله اللفظية (قات) و السكال على ضير دين كامل بذاته وكآمل بصفأت أفادته البكيل وتلك الصفات تلزم ضرورة أن تدكون كاملة بذاتها لانهاان كانت كاملة بصفات كاله تسئل أيعذافى تلك الصفات هدل هي كاملة بذاتها أو بصفات فينتهج الامر الى كامل عدة له و الكامل بفير د محمد البرضر و رة عملي الاصول المتقدمة اذا ملت الي مفيد له صفات الكالوالا كاننافهما وأماالكل داله فهوكالمو حود بداله فسأحق أن كونالمو حود بذاله كامه لانداته فأن كأن ههذامو حودنداته فحصبأن تكون كامه لانذاته وغنها بذاته والاكان مركدامن ذات ناقصة وصفات مكلة التأن الذات مآدا كان ذلك كذلك فالصفة والموصوف فيدوا حدومانسب اليهمن الافعالي التي ترجب انها صدرت عن صفات مقبرة فيه فهي على طريق الاضافة (قال أبو احامد) جير، للفلاسة فه وما شنع أن نكون نحن والبارى مالي في هذا المعدي بحال موي أعني أنَّ كونَ السَّكَالُ لَهُ النَّا بِعِدَ فَاتَ كُمَّا لِهِ (فَانْ قَدلَ) إذا أَثْبِتِم ذَا مَا الْي قُولُه من بعد (قَلْت) والتركيب المس هومة سل الوحود لان المركب هومشل التحريك أعنى صفة انفعالية زائدة على ذات الاشساء التى قابت التركيب والوجود هوصفة هى الذات بمينها ومن قال غير هذا وقد اخطأ وأيمنا المركب

كون النفس حسما خلك وليقنا لرسقنه الصدور وأغباءان ذلك أناؤ كادالملم بارتسام صورة المسلوم في العالم وامل العام بكون بأنكشاف الاشيباء على النفس من دون ارتسام صور دفيها يل ف محدرد آخر فتلحظها ألنفس من هناك كما تدرك ماائتةش مسن الجزئمات في آلانهاوقد يستدل على أن الادراك الغيرا لحصنوري يعتبرفه وحود صدررة الدرك فى المدرك الماناندرك أشاء لاوجردلهافي الأعيان ممام هي تمكنه الوحود ومنهاماهي متنعة أوجود وعبزيام وبدين غيرها ونحكم عليه المالاحكام المراسية الصادقة والمعدوم الصبرف لالمتماز فسير، ولا أنساف له بأوصاف شوشية فلابدها مان و جود واداس في الدرج فهرق الدهسان وردعسه أذالاحما ذكر شوت وجودا لك الاشباء في الجلة لأثبرت ومسمودها في أذهامنا اراز أن أمكر نوحرداتها

في من الامورالف أن عناكالعقل الفعال مثلاو كمون عنوت مدركة الى الموجرد في كافيا ف أدراكما (وما عال) انه اذا ثبت الاشياء وجرد علم في الجراة الطاهر أنها موجودة في أذها بنا الكونها عماره النافشي غيره متدبه في أحداله في دالمة مات (فان قلت) لولم يكن للاشياء وجود في تفوسنا مل في الامورالغائدة عنا الكانت مدركه الناف المؤمدركة النا أعدال في أدركم احمه وقد دون وقد ترم الرحدان والرحد بحر (قلت) الانسام ذلك ولم لأنجو زأن الدول كما لذلك الاشدامة فى الأمورالذائه...ة عنامة وقفاعتى توجه النفس و زوال المانع وحصول استعداد ها علاحظها فن هناك فلايدوم ادرا تمناله مدوام شرطه لا العدم الارتسام فيها ثم نقول لم لا يحور أن تدكون النفس هذا الهيكل المحسوس و يكون انطباع الصورة المعسوسات في توقيه النافس و الموسوسات في توقيه الاستران كل قوة جسمانية فهدى منقسمة حتى يلزم افقسام تلك الصور (الوجه الذانى) المانعة قل المناف و الكلى و فلك ظاهر لاستروبه ولا بدأن يكون ذلك الدكلى مجردا من عن جميع اللواحق المادية من

وضع معسين وشيكل معبن ومقدار معين لاشتراكه بمبن الاشخاص دوات المقادير والارضساع والاشكال المختلفة وامس التعقل الابحمول صورة الممقول في العماقل فلو كأنت النفس الانسانية حسماأ وجسمانية لمكان لهامقد ارمعين وشكل مدان و وضع مدن لان كل حديم أوحسماني كذاك فتكون العمورة العقلمة الماأة فيها موصوفة تذاك الشكل والوضع والمقددار اسبب حسلوها فهافلا بكون المفهدوم الكلي مجرداعن جيع الموارض المادية وقد تيست اله كذلك فتعبن المالدست بجسم ولاحسمانة (ر حواله) انه ان اربد بقوله لأند أن يكرن المفهدوم الكليجرداءينجيع اللواحق المادية أنه يجب أن مكون كذلك محسب نفسه فمسلموالكن لاملزم منهامتناع خلوله فيجسم أوح مابى لان اللازم منه اتماة بالك الموارض منقبل محلهوه ولانناف تعرده عنها عسسافاته

ليس ينقسم الحامر كب من ذاته ومركب من غيره فيلزم أن ينتهي الامرالي مركب قديم كإ ينتهي الاحرف الموجودات الى موجودة ديم وقد تكامنا في هذه المسئلة في غير موضع وأبضا اذا كان الامر كاقلتا من ان التركيب أمرزا الدعلى الوحود فلقائل أن يقول انكان وحدمركب من ذاته فسيوحد مقرك من ذاته والتوجد متحرك من ذاته نسبو جدا المدوم من ذاته لات وجود المعدوم هوخر وج ما بالقرّة الى الفعل وكذلك الامرفي المركة والمتحرث وامس كذلك الموجودلانه امس صفة زائدة على الذات فكل موجود لمبكن وقناه وجوداما اقتوة ووقناه وحوداما لفسعل فهوه وحوديداته والمحرك وحوده اغياه ومعرااة قوة المحركة فلذلك احتاج كل متحدرك الى محرك والفصل ف هذه المسئلة ان المركب لا يخلوان ، كمون كل واحدمن خرايه وأحرائه التي تركب منهاشرطافي وحودصاحه محهتان محتلفتان كالحال في المركسات من موادوصورعند المشائب أولايكون كل واحدمهما شرطاف وجود صاحبه أوبكون أحدها شرطاف و حودالثاني والثاني لمس شرطاً في وحود الاول فاما القسم الاول فليس عكن أنْ مكون قد عاوذلك ان التركيب نفسه هوشرطف وجودالاجزاء فليس عكن أن تكون الاحزاء هي علة التركيب ولاالتركيب علة نفسه الالوكان الشيعلة نفسه ولذلك أمثال هدفه المركرات هي كالنة فاسدة ولاند فامن فاعل إبخرجها من العدم الحالوجود وأما القسم الثاني أعنى ان فم يكن ولاواحد من الجزأين شرطا ف وحود صاحبه فان أمثال هذه اذا لم يكن في طماع أحدها أن يلازم الآخر فانها ايست تتركب الاعركب خارج عنهاافا كان التركيب ليس من طماعها الذى به تنقوم ذاتها أويتسع ذاتها وأماان كانت طباعها تقتفي التركيب وهافى أنفسه ماقدعان فواحب أن يكون المركب منه سمافد عمالكن لابد لهمن علة تفدد الوحدانية لانه لاءكن أن بوحد شئ قديم الوحد انبة له بالعرض وأما ان كان أحدها شرط افي وحود الآخر والآخراس شرطافيه كالحال فالصفة والوصوف الفيرحوهرية فانكاث الموسوف قدعاوه نشايه أن لاتفارقه الصفة فالمركب قدم وإذاكان هذاه كذاهليس يصهرأت يحوز يحوز رحود مركب قدم الاان تمن على طريق الاشدور وانكل حسي محدب لانه ان وجدم كدقدم وحدت اعراض قدعة أحدها التركب لانأصل ماعنون علمه وحوب حدوث الاعراض أنه لاتكون الاحزاءالني تركب منها المسير عندهم الاسدادتراق فأذاجر زوامر كماقسعا أمكن أن يوحداجتماع لم يتقدمه ادتراق وحركمة بمقدمها مكون فاذأ جازهة اأمكن أن يوحد جسم ذواعراض قدعة وأبعص لم أن مالا يخلوعن المواد سمادت وأبضاقد قدل انكل مركب أغابكون وأحداهن قدل وحدة موحود فأبه وتلأت الوحدة اغا توحد فيهمن ملشي هو واحديداته وأذاكان ذلك كذلك فالواحد عاهو واحدمتقدم على كل مركب وهذااا فاعل الواحدان كان أزايا ففعله الدى هوافاده جميع الموحودات الوحدات التي بهاصارت موحودة واحدة هوفعلدائم أرلى لاف وقت دون وقت فان الفاعل الذي تعلق فعله بالمفعول ف حين حر وحممن الفوة الى المعل هوفاعل محدب ضرورة ومفعوله محدب ضرورة وأما أنفاعه للاول ففيه تعلق بالذمول على الدوام والمفسمول انشعر به القدوة على الدوام فعلى مدفل نبغي أن يفهدم الامرف الاون تعالى مع ح ما الموحودات وهذه الانسياء اذلاء كن ان تنبين ف هذا الموضع فلنضرب عنما اذ كان الفرض اعاهوان نسس انما عتوى عليه هذا أأكتاب من الاقاد بلهي أقاو يل غير برهانية واكثرها

وان اربداله عب أن يكون كذلك مطلقا فممنوع وماذ كرى باله لا يفيد ذلك لاد المحرد عن هذه الموارض محسب النات كاف في مطابقته للا يقاص دولت المقادر والاوضاع والا يستحل المحتلفة لان مطابقته لتلك الا يتحاص عسب دام لا ياعتبار حلوته ف عله وافترائه في المستحل المناف المارية والمحتلفة المناف المارية المناف المارية والمن المناف المناف

صورة المعقول فيها بل ف محرد آخو فتلحظه النفس من هناك ولوسلم النالتعد على الحارثون بحصول صورة المعقول في العاقل والكن الانسام أنه باذم منده أن تكون المفهوم الدكلي مجردا عن جميع العوارض واغيا بازم فلك لوكان حلوله فيها كحلول السواد في الجسم وهو عنوع واعل هذاك نوعا آخوه من الملول لا بازم مندا تصافى المال بما الصف به المحل من الموضع والمقدار والشكل و يكون حلول الصورة العقلية في المناف القديل عد ولوسلم ذلك فاغيا لمزم اذكر لوكانت الصورة العقلية كلية وهو عنوع بل الدكلي هو

مفسط المدة وأعلى مراتب اأن تدكون ودلية فان الافاويل البرهانية قليلة جداوهي من الاقاويل عنزلة الدهب الأبريزمن سائر ألمادن والدراندالص من سائر الجواهرة الترجع الى ماكرافيه (قال الوحامد) فكل مسالككف هذ والمدالة تخييلات الى قوله لاعالة (قلت) حاصل مذا القول فالأعتراض على من قال انالاول مقلذاته ويعقل غيره وانعلم العالم بذاته غير علمه بغيره وهذاتم يهمان هذايفهم منه معتيان أحدهاأن وكون علز دينفسه الشخص تهوعلمه بغيره فهذا لايصم ألبتة والعنى الثانى أن يكون علم الانسان غيردالتي هي الموجودات هي علمه بذاته وهذا الصيح وبيان ذلك اله ايست ذاته أكثر من علمه بالموجودات فانكان الانسان كماثر الاشياءا غايه إماهيته ألق تخصه وكانت ماهيته هي علم الأشمياء فعلوالانسان ضرورة بنفسه هوعلمه بسائرا لاشياء لانه انكان غيرا فذاته غيرعلم الاشياء وذلك بين ف المانع فانذاته التي سعى بهاصانعاليدت شدأاكثرمن علمالمسنوعات وأمأقوله انه لوكان علم بتفسه هوعلمه بغبره اكاننفيه نفياله واثباته اثماتاله عامه بريدانه لوكان على الانسان بنفسه هوعله بغيره لمكان وذالم عزالفترلم يعزذانه اعتى اشاحهل الفيرجهل دانه وإذاعل الغشيرعا ذاته فانه قول صادق منجهة كاذب منجية لانماه قالانسان هي العلم والعلم هوا لماوم من جهة وغيرا لماوم من جهـ أحرى فاذا هه ل معاوما ما فقد جهل جزأ من ذانه وأداجهل جميع المعلومات فقد جهل ذاته فذفي هذا العام عن الأنسان هونفي علم الأنسات بنفسه لانهاذا انتني عن المالم المهاوم من سهة ما المعلوم والعلم شئ وأحسد انتفي عسلم الانسان بنفسه وأما المعلوم منجهة مآهوغيرا اعلم عانه غيرا لانسان وايس يوجب انتفاءهذا العسلم عن الانسان أنتفاء علم الانسال ونفسه وكذلك الحال فى الاستخاص فالهليس علم زيد وممروهو تفس ريدولذلك قديعلم ريدداته مع جهله بعمرو (قال ابوحامد) فان قيل هولا يعلم المدر الى قوله لان الذات وآحدة (قلت) كالم الفلاسفة مع هذا الرحل ف هذه السئلة يبتني على أصول فم يجب أن تنقدم فنتكام فبرافانهم اذاسام لهم ماوضعوه منهاوزعوا أنالبرهان قادهم البه لم بازمهم شي من هذه الالزامات كلهاوذنك أن الفوم أيض مونان الموجود الذي ليس بجسم هوف ذاته علم فقط وذلك أخميرون أن الصورانا كانت غيرعالمالانهاف موادفادا وجدش ليسقام اعامادة علمأنه عالم وعلرذلك بدليل انهم وحدرا أخالصه المادمه اذا تتحردت فدمنه مس مادتما صارت علما وعفلاوان العقل اليس شيأ أكثر من انعمر والتحردة من انساد ذواذا كان ذلك كذلك فيما كان ارس مجردا في أصل طبيعة والتي هي ف العقل جردة فأصلط يعتماأ حرىأن تكون علما وعقلاولما كانت معقولات الأشياءهي حقائق الاشداء واناامقل ليس شأأكثر من ادراك المقولات كان العقل مناه والمعقول بعيقه من جهم قماهو معقول ولميكن هنأك مفررة بينااعقل والمقول الامن جهفأن العقولات هي معقولات اشياءايست إفيط يعتها عقدلا واغيا صيبرعقلا تعريدااء قل صورها من الموادرمن قبل هذا الميكن العقل مناهو أالمدةرل من حسم المهائت ما ن الفي شئ في غمر مادة المقل منه هو المقول من جميع المهات وهوعقل المعتولات ولاد ولاد المقل ليس مرشيأ أكثر والانظام الاشياء الموحودة وترسم اواكنه واجب فيماه رعفل مقارق ان البيتنا فعفل الاشياء الموجودة وترتيم الحالاشياء الموحودة ويتأخر معقوله واعنهالان كل عقل هربها والصفة فهوتا بع للنظام الموجود في الموجود ات ومستكل به وهوضرو أوقعه

الماهمة الملومة بماوتسمية الصورة المقلمة كلية بحاز ماعتمار الثالفهوم المماوم بهاكلي ونسسه تالهوه العقامة الماكنسيةصورة القرس المنفوشدة على المدارالي ذات الغرس فكالذالسورة للنقوشة على البدار مثال وشبيح لأفيرس الموجود في الدارج لاأنهاء ــن حقدة تراكذ الالالالصدورة المقلية بالنسيمة الى عالم تلكُ المدورة (لايدل) الادلة الدالة على الوحود الذهدى دالةعدليأن المامل في النفس هوعين الماهمة لامثالهاوشعها (لاناتقول) لانسلم ذلك بلالازم منهمو وحزد أاغهومات المصقولة ف قوة دواكة لشسدلا يدلن اتعاف انعدوه المعطفنا بالسفات الشوثية والالا بدأزم تمازها حدينهي معددوه تروأما مانال الذودالمدركة اليكرن وجود النهدومات فيها هي المنوس البشر عَدْام تدل عليه مالكالادتاع كَلِقَعْتُ آنَهُا ﴿ وَمِنْهُ الناك) أن ألانس

الناطقة توى هنى ادراك ذا به اوادراك ادراكا تهاولاتنى من القوى الجسمانية دركذاتها ويها دراك فيما وادرا كاتها في المسلم الدين القوى الجسمانية وادرا كاتها فلاشى من القوى الجسمانية وادرا كاتها فلاشى من القوى الجسمانية بدرك ذاتها فلاشى من الفاق من الفاق من المافقة بدرك ذاتها فلاتدرك ذاتها ولاادرا كاتها والمكن لايلان منه المديمة المديمة المافقة المواقعة المديمة المديمة

مقنالفة بالحقيقة فيجوزان شبث الاحدها حكم لا يشبث الماق الولاترى ان قوة البصر لا تفيد الاحساس اذا كان المبصر متصلبا المن بخلاف المناف ا

يتوهم حلول النفس قيها في سض الاوقات دون يعض فالمقدم مدل (اما الملازمة) فلان التعتل لامكون الاعصول ماهية المعقول العاقدل امايعينها كافي العمال المضوري أو بصورتها كما ف العسلم الانطماعى فانكان ادراك النفس لذلك العضيسو محسول عسه لزم أنتدركه أندالان عين المضوحاصل لحاأيداوان لمركن عصول عينهبل محصول صورته لزم أن تدركه أبدا لأن حصول صورة العمنوفي النفس الماأة فذلك المنوفرضاغي برجكن لاستازامه اجتماع آلثلن فعادة واحددواله محال المالازمة وماذكروه اساله من أب المتعقل لا يكون الا مصول عاهمة العقرل لاماقسل اما بعينها أو المسورتها فندوعال التعدقل عائدا ضافيسة مخدوصه تحصيدليين العافدل والمسقول فاذا عالمة المالكا المالكا ألاصادة باشاو سنهالها قلماكات أودماعا أوشرهم

فيا يعقله من الاشياء ولذلك كان العقل منامق مراعا تفتضيه طيائع الموسودات من الترتيب والنظام الوجودة يهافانكانت طمائع الوجودات جارية على حكم المقل وكآن هذا المقل الذي فينامقهم اعن ادراك طبائع الموجودات فواجب أن يكون فهناع المنظام وترتب هوااسيب فالنظام والترتب والمكة الموحودة في موحود موحود وواحب أن يكون هذا العلم النظام الدى منه هوالسب في النظام الذى فى الموجودات وأن يكون أدراكه لايتصف بالكاية نعدلا عن الجزئية لان الكليات معقولات تابعة للوحودات ومتأخرة عناوذلك العقل الموجودات تابعة لدفهوعاةل منروره الوحودات بعقله منذاته النظام والترتيب الموجودف الموجودات لابعقله شيأخار جاعن ذاته لانه كان المون معلولا عن الموجود الذي يعقل لاعله أله وكان كرون مقصراً واذا فهمت هذا من مذاهد القوم فهمت أن معرفة الأشياء يعلم كلي هوعلم ناقص لانه علم لحما بالفرز وان المقل المفارق لايعقل الاذاته وأسلعها ذاته يعه قل حييع الموجودات اذ كان عقله ايس شياأ كثر من النظام والمرتيب الذي في جيرع الموجودات وذلك البظام والترتيب هوالذى تنقلها اقوى الفاعلة ذوات البظام والترتيب الموجود فحميع الموجودات وهي التي تسميها الفلاسفة الطمائع فانه يظهران كل موجود ففيه أفعال حاربه على نظام العقل وترتيبه وليس عكن ان يكون ذلك بالعرص ولاعكن أن يكون من قبل عقل شيه بالعقل الذى فيذابل من قدل عقل أعلى من حميه الوجودات وليس هو كليا ولاج رئيافادا فهمت هذامن مذهب القوم انحات الشج عااشكوك التيأوردهاهذاالرحل عليهم فهداالموضعواذا أنزات أن المقل الذى منالك شبيه رمقل الانسان لحقت تلك الشكوك المذكورة عان العقل الذي فمناهوالذي يلحقه المتعدد والكثرة وإماذ للشالعقل فلايلحقه شئ من ذلك وذلك أنه برىءعن الكثرة اللاحقة نفذه المقولات والمس متصو رقيهمغارة بين المدرك والمدرك وأمااامقل الذى فينافادرا كهذات الشيءير ادراكه انه ميد الله عرف الثادراكة غيره غيرادراكه ذاته يوجه ماواكن فيه شمه من ذلك العقل وذلك العقل هوالدى أفاده هذا الشبه وذلك أناله قولات التى فأذلك العقل بريئة من النقائص التي لفقتها فهذاالعقل ماجمثال ذلك أنالمقل اغاصاره والممقول من جهة ما هرمعقول لانههناء قيلاهو العقول من جييع الجهات وذلانا انكل ماو جدت فيه صفة ناقصة فهد موجودة له ضرورة من قبل موحودفيه تلك الصفة كاملة \* منال ذلك ان ماوحدت فيه حرارة نافه، فقه مرحودة أه من قبل شيخ هومار محرارة كامله وكذلك ماوحد حيامياة ناقصة فهسي موحودة لهمن قبل حي محياة كاملة وكذلك ماوجدعا قلابعقل نائص فهومو حودله من قمل شئ هجعاً قل بعقل كامل وكذلك كل ماوحدله فعل عقلى كامل فهومو جودله من قبل عقل كامل فان كانت أفعال جسم الموجودات أفعالا عقامة كاملة حكمة وليست ذواتعقول فههناعقل من قد لهصارت أفعاله ألموحودات ادمالا عقام فومز لهفهم هذا المعنى من ضعفاء المحكماء هو الذي يطاف هل المدأ الاوّل وعقل ذاته أو يعقل شراً عارجاً من ذاته فانوضم أنه يمقل شيأخار حاءن ذاته لزعه أن يستكل بفيره وأسرضم انه لا يعمل شيأخار هاعن ذات النانكرن حاهلابالموحودات والجميعن هؤلاءالقرعانهم نزهرا الصفات للوحودة ففالبارى دمالى اوفالحلوقات عن المقائص التي خنم افي الحلوقات وحعلواالعقل الذي فيناش بها بالعمل الدي فيه

من الاعضاء حصل شعو رالقوم العاملة عملها واذالم عصل لم عسل فياشعوريه (وان سلمنا نالتعفل لا يكرن الاعصول ما همية المعقول العاقل) لكن لانسدة انهاذا كان ادراك النفس عن الم يعدرل عينه لوم أن يدركه أبد اواف المراخ ذات أو كان حصول عينه لما كافيا في ادراكه (ولم) لا يحوزان يكون وقوفا على عرط آخر كالتوجه وغيره فاذا حيسل وسل الادراك وأذالم حصول عينه لوم أن يدركه داف اولكن لانسار انه اذا كان المناو سول صورت لوم أن يدركه داف اولكن لانسارانه اذا كان المناو سول صورت لوم أن لانسركه دائمًا (فولم) لأن حمدولنصورة العصوف القوة العالمة المالة ف ذلك العدة وتستانم اجتماع المثان ف مادة واحدة منوع والما بانم ذلك لو كانت صورة العصوم على المستون ا

وهواحق شئ بالتنزيه وهذاكاف ف مذاالهاب والكن على حال فلنذكر باق كادم هذا الرجل ف مذا الفصل وننسه على الغلط الملاحق فيه (الوجه الثاني كال الوحامد) هوان قوله مالى قوله من كل وجه (قلت) نحصيل الكادم ههذاف سؤالين (أحدها) كيف صارعه بذاته هوعله بفرووقد تقدم اليواب على ذاك وانه يوحد في عقل الانسان من هـ ذاما هوالذي وقفناعلى وجوب وحوده ف المقل الأول (والسؤال الثاني) هل هو يتكثر علم بته كثير الماومات فانه يعيط محميد ع المعلومات المتفاهية وغمير المتناهية على الوجه الذي عكن أن يحيط علم بغير المتناهي (والجواب) عن هذا السؤال اله ليس عتنع فالماللا والنوددفية مع الاتعاد تفسيل بالملومات فأنه لم عندالعلاسفة أن يكون والمغيره وذاته غلم امفترقا من عهد أنسكون هنالك علوم كثبرة واغاامتنع عندهم أن العقل مستكل بالمعقول ومعلول عنه فلوعقل غيره على حهة مانعقله نحن اركان عقله معلولاعن الموجود المعةول لاعلة لهوقد قام البرهان على انه عله الوجود والمكثرة التي نق الفلاسة تهوأن يكون عالما لا منفسه بل بعلم ذا تدعل ذاته وايس بلزم من نفي هذه الكثرة عنه تعالى نفى كثرة المعلولات الاعلى طريقه البدل فنه له السؤال من الكبرة التي عدد هم آلى الكبرة التي في الملومات نفسها فعل من أفعال السفسط أيين لانه أوهم انهم كاينغون تلكالكثرة ألتي هيمن عامل ومجول كذلك ينفون الكثرة انتي هي العلم من قبل المعلومات اكن الحق في ذلك انه ايس تعدد العلومات في العلم الازلى كنعددها في العلم الانساني وذلك انه يلحقها في الهم الانسانى تعدد من وجهين (أحدها) منجهة انليالات وهذا يشبه التعدد المكانى والتعدد الثانى تمددها فأنفها فالعقل مناأعني التعددالذي يلحق الجنس الاؤل كانك قلت الموحود انقسامه الى جيعالانواع الداخلة تحته فان العقل منلاهو واحدمن الأمرال كلي المحيط بجميع الانواع الموجودة في العالم وهو يتعدد بتعددالانواع وهو بين انه إذا نزهنا الها الازلى عن معدى المكلى إنه ترتفع لحهذا التعدد وسق هنالك تعدد لمس شأن العقل مناادرا كه الالوكات العلممناه وهو بعينه ذلك العلم الازلى وذلك مستعدل ولذلك أصدق ماقال القوم ان المقول حداتقف عنده لأتتعدا موهو الجعز عن التكميف الذى فى ذلك الداروا بصاقا لوا المقل مناهو علم للمو حودات بالفو فلاعلم بالفول والعاربا لفوة ماقص عن المهر بالفعل وكلهما كان الملم مناا كثر كلية كان أدخل فيباب العلم بالفوّة وأدخل في باب نقصان العلم وليس بصموعلى الطرالازلى أن ككون باقصا بوجه من الوجوه ولا يوجد فيه على هوعلى القوّة لان العلم بألقوَّة هوعَمْ في هيْولَي فَلَدُلكَ ترى القوم أن العلم الأوَّل يجب أن يكون علما بالفعْل وأنْ لا يكون هذالك كلية أصلاولا كثرة متولدة عن قوة مشل كثرة الأنواع المتولدة عن الجنس واغم امتنع عند ما ادراك مالانها ية له بالفعل لان المد لومات عند نامنفصلة بعضه اعن بعض فاما ان وجده هناعم تحدفيه المعلومات فالمتناهية وغيرالمتناهية في حقه سواءهذا كله عايزعم القوم انه قد قام البرهان عليه عندهم وإذا لمُنفهم نحن من الكثرة في العلم الاهـ ذوا الكثرة وهي منتفية عنه فعله واحدو بالفعل سجامة الكن تمكييف مذاالممنى وتعور وبالمقيقة ممتنع على المقل الانساني لانه لوادرك الانسان هذا المعنى الكانعقله هوعقال المارى تعالى وذلك مستحيل ولماكان العلم بالشخص عنسدنا هوالعلم بالفسعل العلماان علمه هوأشبه بألعام الشعمي منه بالملم الكلي وانكان لاكليا ولا شخصيا ومن فهم مهذا

الصورة في المضسواو حصول احدالثان فما يعدل في المشال الآخران كأن أرنسام المسورة في القوةا أعاقلة ولم يقم الدليل عتى المناهش منها (فائتلث) اذاتعقل الجسم الذي هـ ويحـــ ل الناطقة فقدة عقل صورته الجسميم أوالنوعية الحالة فمادةوالناطقة المنتقشة بمسورة التالصورة الجسعية والنوعية أبضا حالة في تلك المادة فيحدم فيها صورتان جسميتان أونوعية ان متما السالة ات احداداعا عرنسة والاحرى عقله ولأناله ال فالمال فالدئ حال ف ذلك الدي (قلت) لانسلم أن الناطقة حالة في المادة ال هي حالة فالإسم المسركبون المادة والصورة ولوسل فلانسم الهيلزم عايدهأن تكون الصورة العقليمة المالة فالناطقة حالةف المادة حتى الزماحتماع المثلن فيمادة واحدةوما ذكرمن الالمال فالمال فالشيءال فاذاك الشي عمموع فانحملول أحمد الشمئين فالآخر لمس

عمارة عن مقارنتهما بأى وحه كان والالم يكن أحدها بكونه حالا في الآخر أولى من كون الشئ ناعتا الشئ أن يكون ناعتا الله أولاترى ان أولى من كون الشئ ناعتا الشئ أن يكون ناعتا الله أولاترى ان السرعة الناعة فالحركة لاتكون ناعتة للحسم الدى هومحل الملك المذركة (لا يقال) هب الله لا يلزم المثل في التمان في الآخر والدارل القائم على استحالة اجتماع المثلين في على واحد قائم بعينه هذا اذر الزم على تقدير حلول المكنه يلزم حلول أحد المناب في الآخر والدارل القائم على استحالة اجتماع المثلين في على واحد قائم بعينه هذا اذر الزم على تقدير حلول

أحدها في الآخرانين المسلم الامتيازيية ما الماعسب الماهمة ولوازمها فلكونهما مثلين والملتخسب العوارض فلنساوى فسيتما البهما (لانا نقول) لانسلم عدم التمايز بالموارض لأن أحده اناعت اللاستر والآخر منعوت به وهذا القدر يكفي في التمايز بخلاف ما اذا كانا حالين في محل واحدثه لوسلم لزوم اجتماع المثلين في مثل هذه المدورة بل الاستحالة المات كانا حالا المائد المائد الموردين ما لوجود المناصل وأما اذا كان اجتماعهما من المحلول بأن كون احدها موجودا

قره الوحود المني والأخ بالوحودالظلى فلااستعالة أذ السبب لاستحالة الاستاعدولزومعيدم الامتياز بينهما واذاكان أحدهاموجودا اوحرد عمدني والآخربوجو دظلي يحمل التمايز بينومامذا الاعتدار فلانكزم المحذور مُ ان سلمنا الملازمية فلا نسمام طلان اللازم ولم لايحوران كون في بدن الانسان عضوصه سنرغر متعقيل ولاميدرك بالتشريح لصفره وبكون حلول الناطقية فيذلك العصموومايقال منأنها لوكانت منطيعة فيعضو من أعضاء المدن لكان أرلى الاعمنساء بذلك هـ و العصه والرئدس وذلك هو القلب أوالدماغ عسلي اختلاف الرأس فتكون على تقديد تركونوا حالة في الممدوحاأةف أحدهما دون سائر الاعضاء فشي غيرمه تديه كالايخو (م) ان ماذكر وه من الدليل لوتمازم اما كون النفسس عالمة بصفائها دائما أوغبر عالمهاداة الانادراكا لهاا مايحه ول أعيانها لها

فهم معنى قوله تعالى لايعزب عنه مدهال ذرة فالسعوات ولاف الارض وغير ذلك من الآيات الواردة ف مذا المني (قال أبو عامد) وقد عالف ابن سينا عنده ذاغ يرمه ن الفلاسفة الى قوله وتخييله (قلت) المواب عَنْ هـ ذَا كله بن ماقلنا ووذلك أن القوم اغا نفوا أن يمرف غيره من الجهة التي براذلك الفرر أخس وحودا لثلا ترجيع الملول علة والاشرف وجودا أخس لان العلم هوالمعلوم وفم سفوه منجهة الله يعلم ذلك الغمر بمام أشرف وجودا من إلعلم الذي نعلم نحن به الغيربل واجب ان يعلمه من هذه الجهة لانرا الهةالق من تلها وحود الغبرعنه وأماالنظرف حواز كثرة المفومات فالعلم الازلى فمستلة ثانية وقدد كر ناهاولم يفرالقوم من أحله من الحراهدة المستلفالي القول باله لآيمرف الاداته كا توهم هدذا الرحايل من أحل مأقلنا وهو بالجلة لثلاثشه علم علما الذي في عامة المحالفة له فان سمنا أعمارام أن يحمع بن القول اله لادمام الاذاته و يعلم سائر المو حودات بعلم أشرف مما يعلما به الانسان اذكان ذلك الملم موذاته وذلك إس من قوله انعلمه سنفسمه و بعديره بل يجميه والاشمياء هوذاته وانكان لمنشر حهذاالميني كالمرحناه ولذلك ليس قوله هذاه وعين التناقض ولاآستحي من سائرا لفه لاسفة ورهوقول جمعهم واللازم عن قول جيعهم واذا مقررهذا الكفقد ماناك قسم مأحاسه هذا الرحل من المل على الدكية عمم مانظهر من موافقة الرحل لهم في أكثر آرائهم (قَالَ أنوحامــد) حجيما عن الفالاسفة فان قدل اذا ثعث الى قوله وهذا حال (شم قال) أبوحامد يحيما هم قلنامهم اكان العلم واحدال توله كراهن الهندسيات (قلت) هذا كله كلام طورل عالته خطى أو حدلي وتصور ماحكاه في نصرة الفلاسفة في كون علم الله محدا حنان نتحتوسما انه بظهر إن في المعقولات مناأ حمالا لا متكثر ذوات المعقولات مكثرتها كالظهمرف الموجودات أحوالالانكثر الذوات تكثرتهامث أان الشئ واحد وموجود ومنهر ورى ويمكن وانهدا اذا كان موجودا فهودارل على وحود علم متحد محبط محلوم كثروبل غيرمتناهبة فالجه الاولى التى استعمل ف هذا الباب مأيظهر من الامو رالذهنية التي تلحق المقول فالنفس وهي فيهشيه بالاحوال في الموحودات عنداعتدارا لامتيافات الموجودة فيها والاســلاب وذلك أن الاضافة اللاحة\_ة للمعقولات يظهرمن أمرها انهاأ حوال لانشكاتر المعقولات بهاو محتج على ذلك بان الاضافة اللاحقة للامو رالمضافة هي من هذا الباب فهو يعانده ذها لجمة فأن الاضافة والمضافين عسلوم كثبرة وانعلنا بالابوة مثلاغير علنا بالاب والاين والحق ان الاضافة صفة زائدة على المنافض من حارج النفس ف الموجودات وأما الاضافة التي ف المقولات فهي أن تكون حالاأولى منهامن أن تكون صفه زائدة على المضافين وهذا كله لانهشهه العلم الانساني بالعلم الازلى ورامان يحدله بمبايظهرق العلم الانسانى فقدنقل المسكم من الشباهدالى ألغائب فيموجودين فيعا يهالنباء للفور وخوين مشتركين فيالنوع أوفي الجنس بل مختلفين غاية الاختلاف وأما الحةالثانية فهدي انانهام الشئ ملمواحد ونعام انانعلم بعام هوحال في العام الأول لاصفة زائدة عليه والدايدل على ذلك الله عرالي غيرتها يقوآ ماما أجاب من ان هـ ذا العلم هوعلم نان والعلا تسلسل فلا معنى له ادَّمه روف من أمره انه يتسلسل وليس بارُم من كون العالم عالما بالشيُّ عَا فلاعن انه يعلم الله مهام أن مكون اذاعلمانه يعلم فقد علم علم زائداعلى العلم الاوّل بل العلم الثاني هوحال من أحوال العلم آلاوُّل ولَّذَالنَّهُ لم عَنْم عليه المرورالي غدير عها يقول كأن علماً كاعماد القرائداعلى الدلم الاوّل لم يصع

فيلزم كونهاعالم بهاداعًا واما محصول صورها فيسازم ان لاتكون عالمسة بها ابدا والالزم اجتماع المثلينُ ف محل وأحسده والذفس والناطة مقولاها محاللان كثيرا من صفات المفس بدرك في وقت ولا بدرك في آخر (ورده) المسكم المحتق بان صفات المنفس حفة سمة الماع بالنفس لذائها ككونها مدركة لذاتها والى ما يحب في بعد مقايستها الى الاشياء المفارة في الكونه أمروة عن المادة وغسير موجودة في الموضوع والنفس مدركة للصيدف الإوّل داعًا كاكانت مدركة لذاتها داعًا وليست عدركة للصنف الثاني الاحالة المقاسة لفقدان الشرط في عبرتاك المائة (واعترض) عليه أولابان أدراكه الذاتا اذا كان هن قبيل المستف الاقلام أن تسكون مدركة لادراكه لد تهاوه كذا في لزمه لوم غيره تناهية (وأجيب) بأن العلم المستخيره بحسب الدات بل بحسب الاعتبار ولا استحالة فيه وثانيا بالناف نعلم بالعنر ورة أن كثيرا من الصفات المقيقية القائمة بالنفس لا يدوم استحصارها مع مع كونه امن الصنف الاقل وأجيب بان الففلة وعدم الاستحصارا على عن

فدرالمرو والحاغ مرنها يقوأما الحدةالتي ألزمهم الفلاسفة المتمكلمون من أن الجيم من المتكلمين بمترفونأن علوم الله تعالى غيرمت اهيسة وانه علوا حدفهي مقاومة بحسب اعتقادة ولاالفائل لامقارمة بعسب الامرف نفسد وهي معاندة لاانف كاك ناصوههم عنها الابان بصدوا انعمام المارى تعالى ليس يشبه فهذا المعنى علم المخلوق عانه لاأجهل من يعتقدان علم الله تعالى لا عداف علم المخلوق الامن بآب الكية فقط وهذ مكلها أكاو يل حداية والذي يمتدعامه الثعلم الله تعمالي واحدواته ليس معلولاعن العلومات بلهوعاة لهاوالشي الذي أسمابه كشيرة هواممرى كشير وأماالشي لذي معاولاته كثبرة فلمس لزم أن تكون كثيرامالو جهالذي به المعاولات كثيرة وعلم الاقل لايشك في أنه انتفت عنه الكثرة التى وعلم المخلوق كاانتني عنه التغير بتغيرالمعلوم والمتكلمون يضمون هذامن أحد أصواهم وأماهذ الاقار بلااي قيلت ههتانه عيكالهاأقار يلجدلية وأماقوله أن تصده ههتاليس هومعرفة المق واغناقه دهابطال أفاو ياهمواظهاردعاو يهمالماطلة فقصد دلايلبق بهبل بالذين فأغاية الشر وكمف لالكونذلك كذلك ومعظم مااستفاده ذاالر أرمن النياهة وفاق الناس فيماوضع من الكتب التى وضعهااغ استفادهامن كتب الفلاسفة ومن تعاليهم وهيك اذا أخطؤا فيشئ فليس من الواجب أن ينكر فضاهم ف النظر وماراض وابه عقولنا ولولم يكن لهم الاصناعة المنطق الكان واحماعليه وعلى جيم من عرف مقدارهذ والصناعة شكرهم عليه أوهوم مترف بهذا المدى وداع اليسه وقدوضع فيها الما آليف ويقول انه لاسبيل الى ان يعلم أحدا لتق الامن هذه الصناعة وقد باغ الف لوفيها الى أن استخر سهامن كتاب الله تعسالى أفعو زان استفادمن كتبهم وماليهم مقدارما استفاده ومنهاحتى فاق أهل زمانه وعظم في ملة الاسدالام صيته وذكر مأن قول فيهم هذا القول وان يصرح بذمهم على الاطلاق وذم علومهم وان وضعنا انهم يخطؤن في أشباء من العلوم الاهية فانااع انحتج على خطئهم من الفوانين الني علونا أياهافي هاومهم المنطقية ونقطع انهم لايلزموناهلي التوقيف على خطأات كان ف آرامهم فانقصدهم اعاهوه وفقالحق ولولم يكن لحم الاهذآ القصداكان ذلك كافياف مدحهم معانه لم بقل أحدمن الناس فى الملوم الالحية تولاية مندبه وايس يعصم أحدمن الخطأ الامن عصمه الله تعالى بامراطي خارج عن طبيعة الانسان يهم الأندياء فلاأ درى ماحل هذا الرحل على مثل هذه الاقاويل أسأل التما اعصمة والمففرة من الزال في القول والممل والذي حكاه عن صفة اعمان من أبيع الشرع ف هنده الاشياءه والذي يقوله محققوالفلاسفة لانقول من كال انعلم الله تعناك وصفائه لآتكيفولا تقياس بصفات المخدلوقين حتى يقال انها الذات أوزائدة على الذات هوقول المحققين من الفداسغة والمحققين من غيرهم من أهل الملم والله الموفق الهادى (قال أنوحا مد) فان قبل هذا الاسكال الى قوله ف مستلة مفرد و قلت الكلام فعام المارى تعالى بدائه و رؤيره ما يحرم على طريق الدل ف حال المناظرة فعلاعن الأشيت ف كتاب عاله لاتنتهى أفهام المهورالي مدرل هذه الدقائق واداخيض معوم فهذا بطل معنى الالهية عندرم فاذلك كان الحوص فهذا المام محرما عليم اذكان المكافئ ف سعادتهمان يفهه وامر ذلك ماطاة ته أفهامهم ولدان لم يقتصر السرع الذى قصد والاول تعليم المهورف تمهيم مذه الاشداء فالدارى والواوجود فافالانسان كافال الله تمالي فم تعدمالا يسمم ولا بمصرولا

النصديق بوجودتاك المسفأت فيها لاعن تصورهافانه دائم وكالرمنا قيه ولايخني عليك اندهذا المواسمكارة ومخالفة لما عد والانسان من نفسه فالانحن نعدل بالضرورة عدم علنا بالقدرة والسحارة والشعاء فالي غرداك من مسفات النفس الما مسلة لهافي يعض الاوقات (غ)انالمرق بين السفات المقيقيسة والاضافية بأن الصفات المقبقب تمدركة النعس داغا والصفات الاضافية مدركة حالة المقاسة دون غيرتلك المالة لانتفاء شرط ادراكماحينة وهو المقاسة معكون كل منهما ماسلة النفس داغالاد فع النقض بالصفات الاضافية النفس فان ادرالة النفس لحاان كان محمول أنفسها لهالزمأن تمكرن مدركة لحادائماوان كأن يحصول صورهالزم أن لاتهكون مدركة لحاأصلا لاسيتأزام اجتماع لندلين في حل واحد (مان دَات) أدرا كم يحصول أنفسها الاأنهالما كأنت أمور

اضافية والامو رالاضافية منه وطفى دعفاها متعقل المصناف المصفي المضاف المدته فلت هي أيضا والافلا (قلت) اذا جازان يكون المهضر و ردام تناع تعقل الامو والاضاف فيدون الدناف الدناف الدناف المضاف المضاف المصاف المناف المصلك الشي حاصلة المنافس داعًا ولا يكون ادرا كه المافية على المافية على المافية على المافية على المافية على المافية على المافية الم

يتعقل المضاف الدملاي شائم هدم اشتراطه بشرط آخر (الرجمه الفامس) لوكانت النفس الناطقة حالة في بعسم الكان تعلقها ما لآلات المسلم الناطقة عالم المسلم المناق المسلم المناق ال

بعرض للنفس في تعلقها كلال ملقدتكل الآلات ولاتكلهي في تملقهابل اما نشت واما تزيد وتندمو (لانقبال) استثناءنقيض التالى ههناغ برصم لأنانع د الشيزالمرم مسرضلها تمية لانه ضيعف وكالأل الكازل آلاته المدنسة (لانانةول) التالىههنا موحدة كلمة واستثناء نقمن عارفع ايحاب كلي (وماذكر ) منالموجية المزئية لايدفع معتدلات الايحاب المزئي لاساف رفع الايحاب الكليدل اعاتنا فالسلسالكلي ونحنماادعمنا ذاك وآس مقررهمذا السؤال على وجه المعارضية (تقريره أَنْ يَقَالُ) لُو عُرضُ لَقُوهُ مِ التعمقل اختمالالها لآلة وحب أن بكون التعقل بالآلة اكن الملزوم حق كاف أواخر سن الانحطاط فاللازم مشدله ويحاب حينت دعم اللازمة فأن اختدلال التعقل باختلاله الآلة في أواخر ســــن ا الانحطاط لامدل على أن العاقل حالف المسرعاقل

إيغني عنك شديا بل واضطرالى تفهم معان فالدارى تعالى بتعثيله ابالجوار ح الانساندة هندل قوله تعالى أولم روا أناخلقنا فحم عماعمات أمدينا أنعاما فهم لحاما الكون وقوله خلقت بيسدى فهمذه السئلة في خاصة بالعاماء الراسطين الذس أطاعهم الله على المقائق ولذلك لا يحب ال شدت في كتاب الافي الموضوعية على الطيريق البرهاني وهي التي شأنهاات تقسراعلى ترتبب ويعد تصعيب لآخر مضدق على أكراناس النظر فيماعلى النحوالبرهاني اذاكان ذا فطرة فائقة مع قلة وحوده ف النظرة فالناس فالكلام فهد ذمالاشهاءمع الجهورهو عنزلة من يسدق السموم أبدان كثعرمن المدوانات التي تلك الاشياء سموم لحافان السموم اغماهي أمو رمضافة فانه قديكون معافيدي حيوان شي هوغ فاعف حسق حيوان آخر وهكذا الامر ف الآراء مع الانسان أعدى قد مكون رأى هوسم ف حق نوع من الناس وغذا ه ف حق نوع آخر فن جعل الآرآء كلها ملاعَّة الكل نوع من أنواع الناس عنزلة من جعل الاشياء كلها أغذيه فيميع الناس ومن منع النظر مستأهله عززاته من جعل الاغذية كلهاسموما لجميسع الناس وابس الامركذلك بلفيهاماهومم آنوع من الانسان وغذاءلنوع آ خوفن سقى الناس من هو في حقه سم فقد استحقى القودوان كان ف حق غيره غذاء ومن منع السم من هوفي حقه غذاء حتى مات وحب علمه القودأ بصافعلي هذا بنيغي أن بقهم الّامر في هذا ولكن آدا تعذي الشريرا لجاهل فسق السممن هرف حقه مم على انه غذاء فقد ينبغى على ألطييب أن يحتهد بصناعته فيشفأنه ولذلك استحرنانف التكامف مثل هذا الكناب والافا كنائرى ان ذلك يجوزننا بلهومن [كبرانهاص أومن أكبرالفساد في الأرض وعقاب الفسد سنمهاوم مااشر بعة وأذالم بكن مدمن الكلام فُهُذُهُ المُستَلَةُ فَلَمْقُلُ فَاذَلِكَ بِحَسَبِ مَا تَسْلَعْهُ قُوءً الْكَارَامُ فَي هُــــذَا المُوضَع عندمن فم يتقدم فمرتاض بالاشداءالتي بحببهاالارتماض قبل النظرف هذه المسئلة فنقول ان القوم كما نظروا الى جيرع المدركات وحدوا انهامنفان صدنف مدرك بالمواس وهي أجسام كالمقدا تهامشارالها وأعراض مشارالها فى الثالاحسام وصنف مدرك بالعقل وهي ماهيات الثالامو رائحسوسة وطما تعها أعتى الجواهر والاعراض ووجدوا الق لهاماهمات بالمقيقة فيماهى الاجسام وأعنى بالماهم أتلاجسام صفات أمو حودة فيهابها صارت تلك الاحسام موحودة بالفعل ومخصوصة بصدور فعل من الافعال بصدر عنها وخالفت هذه الصفات الاعراض عندهم بان وحدوا الاعراض أمو رازائدة على الذات المشارالها القائمة بنفسها محتاجة الحالذوا تالفائمة جاوالذوات غرمحتاجه فيقوامها ايهاأعني الحالاعراض أو وجدوا هذه الصفات التي ايست ماعراض زائدة على أنذات بل هي نفس حقيقة الذات المشاراليما القاعَّة بنفسهاحي متى وهمم ارنفاع للك الصفات ارتفعت الدات و وقفوا على هـ ذه الصفات في الموجودات المشاراليهاأعن الاحسامهن قبل أفعال جسم جمع من تلك الاجسام الخاصقبها عمثال ذلك انهم أدركوا الصفات التي مهاصارت النما تات ندا تامن قسل فعسله انداص به والصفات التي بها صاراليه وانحبوانامن قدل افعال الحموان الخاصة به وكذلك أدركوا ان في الحمادات صورابهذه الصفة تخصها من قبل أفعال المحماد ات الخاصة بها عمل انظر وافده الصفات علوا أنهافى محلمن النا الذات وغيرالم ودالث المحل بانقلاب الموجودات المشار اليهامن نوع الى نوع ومن جنس الى حنس

و ١٦ من المانت ابن رشد على بالآلة لموازان عنده في ذلك الوقت مانع آخرى تعقله الذي هو بذاته كاستفراقه في تذبيره المهدن وقوجه بالدن المهدن والمدروا بالمدن وقوجه بالآلة المدروا بالمدن والمدروات المدن والمدروات المدن والمدروات المدن المدن والمدروات المدن المدروات المدرون ال

الآلة القيافس الاتعااط ويكون المتصانف نالا تعطاط وارداه في الزائد على ذلك المد فلذاك لم يعندل التعقل مينئذ م اذاوقع اختلال في ذلك المدفى أواخرس الانحطاط اختسل التعقل أيضا (فان قيل) بقاماه وشرط كال التعقل من الاعتسد اللايوجب ابقاء التعسق على المنازي الم يزداد وبكل في زمان المكهولة فمن أين حصل ذلك الكال حال اختسلال المدن (قلنا) مجوز أن يقاد المرابع المناسبة والمنازيج المناسبة المن المناسبة المناسب

بانقلاب تلك الصفات وتغبرها همتال ذلك انقلاب طبيعة النادالي الحواء نزوال الصفة التي عنها يصدر فعل الذاروهم القيها ميت النارناراالي الصغة التي عنها بصدرفعل المواءا خاص بهوهي التي سعيبها المواءهواء واستدلوا أبضاعلي وحودهذا الحل مكون الذات المشار الهاتنف وعن غيرها كاستدلوا مالف ول على المهورة وذلك الله لم عكن أن يتوهم أن الفعل والانفعال حماعن شي هوطميع عن واحدة فاعتقد وامن أحلهذا أنجسم الاحسام الفاعلة النفعلة مركمة من طميعتن فأعسلة ومنفعلة فسموا الفاعيل صورة رماهية وجوهرا وسموا المنفعلة موضوعا وعنصرا ومادة وظهر لحسم من هذا أن هيذه الاحسام المحسوسة ايست أحساما بسيطة على ما يظهر للحس ولامرك به من احسام سيطة اذكان كل حسمله فمل وانفعال ورأواأن الذي يدرك المسمن همذه هي الاجسام المشارا ليها المركبة من هذين الشبئين اللذين عوا أحدها صورة والأخرمادة وأن الذى يدرك المقل من همذه هي همد والمحور وانهاانما تمكرمه قولات وعقلاا ذاجردها العقل من الامو رالقائمة بهاأعني الذي معوه موضوعا ومادة ووجدواالاغراض تنقسم فى العقل الى مثل ها تين الطبيعة ين وان كان الوضوع لها بالحقيقة أعلى المحل الذي تقومه هي الأحسام المركبة من ذينك المعتبين فلمساغدت لهم الامورا المقولة من الامور المحسوسة وتبين لهمان في المحسوسات طبيعتين احداها قوة والاخرى فعسل نظر واأي الطبيعتين هي المتقدمة على ألاخرى فوجدواأن الفعل متقدم على القوة لمكون الفاعل متقدما على المفعول ونظروا فالعال والمعلولات أيضا فأفضى بهم الامرالى علة أولى هي بالفعل السبب الاول لجيع العلل فلزم أن بكون فملاعضا وان لأيكون فيهاقوه أصلالانه لوكان فيهاقوه ليكانت معلولة من جهة وعلة من جهة فلم أحكن أولى ولماكان كل مركب من صدفة وموصوف فيه قوة وفعل وجب عند لاهم أن لا يكون الاول مركيا من صدفة وموصوف والماكان كل برىءمن القوة عندهم عقلاو جبات يكون الاول عندهم عقلافهذمهى طريقة القوم بجملتها فانكنت من أهل الفطرة المعدة لقدول العلوم وكنت من أهل الثمات وأهل الفراغ فعرضتك أن تنظرف كنب القوم وعلوه هملة قف على كتمهم من حق أوضد موان كنت من تقصيلُ واحدة من هذه الثلاثة فعر ضنك أن تفرغ في ذلك الى ظاهر ألشرع ولا تنظر الى هذه المقائدا لمحدثة فالاسلام فانكان كنت من أهاه الم تكن من أهل اليقين ولامن أهل الشرع فهذا هو الذى حرك هؤلاءالقوم أن يعتقدوا أن هذه الذات التي و جدوا أنهاميداً العالم أنهابسيطة وأنهاعهم وعقل والمارأوا أن النظام الموحوده هناف العالم وأجرائه هوصادق عن عملم متفدم عليه وقضوا أن هـ فما المقل والعلم هوميد االعالم الذي أعاده أن يكون موجودا وأن يكون معقولا وهدا يعدمان الممارف الانسانية الاول والامو رالمشهو رة بحيث لأيجور أن بفصح للجمهو رعنه والكثيرون الناس والانصاحبه وأتمان وقعله اليقدين بملن لأسبيل له الى وقوع اليقسين بعلانه كالقاتل له وأما تسميتهم مافارق المادة جوهرا فانهم لماوجدوا الحداخاص بالجوهرا نه القائم بذاته وكان الاول هوالسبب في كلماقاممن الموحودات سذاع اكان هواحق باسم الجوهرواسم الموجودواسم الهالمواسم المني وجيع المفافى التى أفاده سأفى الموجودات وبخاصة ماكان منهامن صفات التجال وأماسا ثرما شنعبه هذآ الرجل على هذا الذهب فهوشي غيرما تفت اليه الاعندالجهور والعامة من الناس وهم المتين بحر عليهم

التعقل وكل وقسد يحاب مأن القوة الماقسداة وان وقيت على حالها الكناسا احتم فذلك الزمان عادم كثبرة مع عدم المعتسلال الحد المتيرمن الاعتدال فى كال التعمق صارت اكسل ورده المدكم المحقق بانجودة الفرهل اما بحسب التمسين والاعتباد كأاذا أحس شي مراراكشمدرة فانه يحصدل الحسدينشد هيئة غرينية بدرك الس سس نلك المشد ذلك المسمسزني سريعيا واما عدد القررة كاذا كان الشي خزايات متمدد وحصل للحس بهاشعور عدلى التعاقب فكل جربي منها يعسرض عليسه كان أحسودا حساسايهها عسرض عليه قدله واما يحسب القروة الفاعرلة فكلقه وكانتاخ اقتداراكانت أحودفع لأ والانسان فسن الانحطاط كونأجودته قلامنهني سن النموبالو حومالثلاثة المذكورة ويكون أجودا حساساء لوجهين الاوان أعدى التسرن

والتجارب المقتصدة الستنمات الحسوسات دون الوجه الاخير فانه لايكون أحد بصراولا سهما والكلام فرزياد فالتعد قلوكاله عسب زيادة قوة التعقل المحسب زيادة الحيث قالتم زنية والزيادة الحاصلة بسبب احتماع العلوم اغماهي عسب زيادة الهيئمة القرنية وذلك غير ما نحن فيه (الوجه السادس) القوة العاقلة فه لا يكلها تسكر اوالا فأعيل وتدكثرها بل رعمانه قريما ونشجة ها وكل قرة جسمانية فساعًا يكلها كثرة الاهاعيل فالمقرة العاقلة ليست بقرة بعسمانية (أما)الصغرى فلائمن كان أكرم واطبه على الدراسة والقراءة كان أقوى على ادراك الاشياء والعلوم الدائية قدوالمه ارفق المعتب المقينية والتجربة تعديد المناهرة فالدرية الكرى فيدل عليه التجربة والقياس (أما) التجربة فظاهرة فالدراء البلغ وهن الفوة وكلالها حسدا تجزعه عن فعلها فان السامرة بعد النظرف قرص الشمس باستقصاء لا تدرك النو رالمنعيف والسامرة بعد النظرف قرص الشمس باستقصاء لا تحديد المناهدية وكذا الشمال المنافة بعد شم الرائحة القوية لا نفس عن الرائحة المنعيفة وكذا الشمال الذائمة والملامسة

(وأما) القياس فسلات أفعال القدوى الدنيية لاتخسلوعنانف عالأما المدركة فسلان فعلها الاحساس الذي هو التأثرعن المحسوسيات تصريكهاللف يرلايه تالا يتعركهاالذى هوانفغال أيضاولاشك أن الانفال لايكون الابقاهسريقهر طسعمة المنفعل وعنعه عن المقاومة فيوهنسه (فأن قيسل) المقل لمما كأن مقتمني طبيعسة القوى فكنف يوهنهما (أحيب) بان القــوى وأناقتصمت تلك الافعال بذواتها الاأن طيائسه ألعناصرالتي تلتمممها موضوعات تلك القوى كالمين مثلالا تقتضي تلك الافعال فيقع بين القموى وطرائع القناصرتنازع وتفاوم دائما فيروجب الوهن والمنسعف ف أأوضدوعات والقسوى جيمًا (وأجاب) عن هذا الوحسه الامامان جسة الاسلام الفسزالي والامام خرالدس الرازي بانه حاز أن تكون القيرة

سماعهذا القول فقوله وأى اجبال لوجود بسيط لاماهيدة لهولا حقيقة ولاخبر له ماجرى فالعالم ولاجما يازم ذاته و يصدرمنه الى آخر ماقاله هوكلام باطل كله فانهم ان وضعوا ما هيم منزهدة عن الحول كانت منزهة عن الصفات ولم تكن محلاللصفات الأأن تدكون في محل فتكون مركبه من طبيعة الفق أوطميه فألفعل وهوذو الماهية ألموجود فباطلاق فالموجؤدات اغاصارت ذات ماهيقيه وهوآلموجود العالم بالمو جودات باطلاق من قبل أن الموجودات اغاصارت موجودة ومعقولة من قبل علمهداته وذلك أنهاذا كانهوأ اسببف كون الموجودات موجودة ومعقولة وكانت موجودة عاهياتها ومعقولة بعله فهوعلة كرنماهياتهامو حودة ومعقولة والقوم اغانفوا عنهأن يكون علمهبالمو حودات على نحوعلم الانسان بهاالذى هومعلول عنها فعلمه بالموحودات على الضدمن علم الانسان ا ذقد قام البرهان على هذا النوع من العدلم وأماعل مذهب الاشعر ية فليس له ماهيسة أصلا ولاذات لانو حودذات لاماهية لحا ولآهى ماهيةلايفهم واككان قددهب بقض ألاشعرية الى أن له ماهية خاصة بها تتميزالذات عنسائر الموجودات وهـ تده ألماهية عنداام وفية هي التي يدل عليه المم الله الاعظم وقوله مي يقال هُولًا ٤ لَمْ تَخْلَصُوا مِنَ الكَثْرَةُ مِعَ الْأَقْحَامُ لِمُذَا الْحَازَى فَانَا نَقُولُ عَلَمُهُ عَيِنَ ذَأَتُهُ أَوْعَيْرِ ذَا تُمَالَى قُولُهُ بِذَاتَهُ عينذاته كالامف غاية الركاكة والمتكلم بهأحق انسان بالغزى والافتصاح فان هذاه والزام أن يكون الكامل المنزه عن صفات المدوث والتغير والنقص على صفة الناقص المتقسير وذلك ان الافسان من جهة أنه شي مركب من عل وعلم مو حود في ذلك المحل لزم أن يكون علمه غير ذا ته يو حه ما كاسلف اذا كانانح لهوالسبب في تفايرا أملم والذات ولما كان الانسان اعًا كان انسانا وكان أشرف من جير الموجودات المحسوسة بالعقل المقترن الى ذاته لابذاته وجب أن يكون ماه و بذاته عقل هوأشرف من الموحودات وان مكون مرهاعن النقص الموحود فعقل الانسان وقوله فانقيل ذاته الى قوله وكذلك سائر المسفات قات الشرارة والتمو يه ف قوله أظهر فانه قد تبيين أن من المد فات ماهو أحق باسم الجوهرية من الجوهر القائم بذاته وهي الصفة القءمن قبلها صارالجوهر القائم بداته قائما بذاته وذلك انه قد تبين أن الحل فذه الصفة ليس شيأ كاعًا بذاته ولاموجود ابالفعل بل اغار حدد أه القيام بنفسه والوجودبالفعل منقبل هذه الصفة وهي في وجودها على الجهة المقابلة للاعراض وأن يظهر من أمر بعمنمهاأنها تحناجالىالمحل فبالامو رالمنغسرةلان الاصل فبالاعراض أن تقوم بغبرها والاصل في الماهيات أن تقوم يذاته الاماعرضيه هذا للأشياء الكائنة الفاسدة من كون ماهياتها محتاحة الى أموضوع فهذا الوصف هوأشدشئ بمداعن طميرمة الاعراض فتشبيه مالعلم الذى هنالك بالاعراض التى هذا كلام ف غايد السحف وه وأشد مخفاه ن يعمل النفس عرضا كالتثليث والترسيع وهذا كاف في تمافت هذا القول كلمو وعفه فلنسر هذاا الكتاب انتيافت ماطلاق لاتمافت الفلاسفة ومآأ معدط ممعة العلومن طبيعة العرمس وبخاصة علم الأول تعالى واذاكان في عاية المعدمن طبيعة العرض فهوفي عامة المعسدمن طجته الى المحل (المسلمة السابعة ف الطال قولهم الأول يجوز أن لا يشارك غيره ف جنس ويفارقه بغصل والمه لايتطرق اليه انقسام ف-ق المقل بالنس والفصل الى قوله فلريك له حد) قلت هذا منتهى ماحكاء عن الفلاسفة ف هذا القول وفيه حق وفيه باطل أما فو لهمان الاول لا يحو زأن

العقلية مخالفه بالذوع اسائر القوى مع كون الجيم بدنية والامورائة الفة بالذوع لا يجب اشدر الكهاف الاحكام فيجوزان يكل بعضها بشكر رالافاعيس ولا يكل المعض وحاصل هذا الجواب منع كليفال كبرى و رده الحكم المحقق بان ماذ كرمن القياس الدال على حقيقة الكرى يدفع هذا الجواب وعكن أن يجاب عنه عنا الصفرى بان يقال لانساران القوة العاقلة قدلا يكلها تكرير الافاعيل المائية الدال على المنافظة برائز المنافظة ا

والشخرية لاتنفية وماذ كرمن أنافن كان أكثر دراسة وقراءة كان أقوى على ادراله الاشداء والعلوم الدقيقة والمسارف أليفينية فنقول ان أربد بكون أمر على المنافرة أليفينية فنقول ان أربد بكون أمر على المنافرة أليفينية المنافرة والمنافرة ألى المنافرة ألى المنافرة ألى المنافرة والمنافرة وكان المنافرة والمنافرة والمنا

يشارك غمره فى حنس ويفارقه بفصل فأن كان آراد بالجنس المقول سواطؤفه وحق وكذلك الفصل ألمقول متواطؤلان كل مأهذاصفته فهومركب من صورة عامة وخاصة وهذا الذي يوجد له الحدوأما انءني بالجنس المقول متشكيك أعنى متقدم وتأخير فقد والمون له جنس هوا لموجود مثلا أوالشي أو الفوية أوالذات وقديكون له حدمن هذا النوع من الخدودفات أمثال هذه الحدود مستعملة في العلوم مثل ماقيل ف حدالنفس انها استحمال بسم طبيعي لل ومثل ماقيل ف حدا بوه رانه المؤجود لاف م وضوع الكن ايس تكفي هذه في معرفة الشي واغداد قيم الينظر ق من ذلك الى كل واحديما يدخل تحت أمثاله هذه الحدوداتي تصوره بما يخصه وأماحكا يتمعن الفلاسفة أن اسم الموجود انسار لمن ذوات الاشياءعلى لازم عام فافه وقول باطل وقد سناه فأغبرما موضعوما قاله أحد منهم الاابن سينسا فقط وذلك انعلىا انتز عنده أن يكون جنسامة ولايتواطؤوا نتفى أيضا أن يكون اسمام شركا زعمانه اسم مدل على لازم عام الكرشسياء وماقاله ف الدات بلزمه في اللازم ولوكان لازمالم مقل في حواب ماهو وأنضاان كان مدل على لازم الاشياء فهل مدل على ذلك اللازم بتواطؤاو باشتراك أو يلزوم آخرفان كان مدل منواطؤ فكمف وجدعرض مقول متواطؤعلى أمورمختافة الذوات وأظن أن ابن سينا يساهذا وهومستقيل لانة لايكون عن الاشياءا لمختلفة شئ هومتفق وواحد الامن حهة ماتلك الاشباء المختلفة متفقة فيطميعة واحدة اذبازم ضرورة أنيكون اللازم الواحدعن طميعة واحدة كايكون العقل الواحد صادرا أسناً عن طبيعة واحدة واذا كان ذلك مستحيلاً فاسم الموحودا عالد لهمن الآشياء على ذوات متقاربة ألعنى وبعضها ف ذلك أتم من بعض ولذلك كانت الاشياء التى و حودم ثل هذا الموجود فيها أول هوالعلم فسائر ما يوحد فيها ف ذلك الناس منال ذلك أن قواد احار مقول منقدم وتأخير على الداروعلى الاشياء المارة والذى بقال عليه متقديم منها وهي النارهي السيب في وجود سائر الاشياء المارة حارة وكذلك الامرف الجوهر وفي انعقل وف المدوق ما أشه ذلك من الامهاء وأكثر عاما تع ما يحتوى عليه العزالالحي وهومنهذا المنس والاسماءاالي بهذه الصفة توجدف الجواهر وتوجدف الاعراض وما كاله في رسم الحوهر هورتي لامعيني له بل الموحود هوجنس الجوهر المأحود في حمده على نحوما توجمه أحناس هذه الاشياء فيحدودها وتدبين ذلك أبونصرف كتابه في البرهان والامرعندا لقوم أشهرمن هذا واغاغلط أبن سيناانه تمارأى اسم الموجود بذل على العسادق في كلام المربوكان الذي يدل على الصادق يدل على عرض ولايدل فالحقيقة على معقول من المعقولات الثواني أعنى المنطقية ظن الله حيثمااستعمله المترجون اغبأ يدل على هذاالمعني وليس الامركذلك بل اغباقه دبه المترجون أن مدل به عدني ما مدل عليه اسم الذات والشي وقد بين ذلك أبون صرف كناب المروف وعرف أن أسداب الفلط الواقع وذلك هوأن اسم الموجوده وشكل المشتق والمشتق يدل على عرض بل هوف أصل اللغة مشتق الاأت المترجين لمالم يحدواف اسان العرب افظائد لعلى هذا المعي الذي كان القدماء منسهوته الحالب وهر والمرض والى الفوة والفعل أعنى لفظاهوه شال أول دل عليه بعضهم باسم الموجود لأعن 🛚 أن يفهم منه معنى الاشهة قاق فيدل على عرض دل على معنى ما يدل عليه اسم الدات فهواسم صناعى الالغوى وبعضهم رأى لوضع الاسكال الواقع ف ذلك أن يعبر عن ألمه في الذي قصد ف السان المرينا نمين

مدن الناس بالصرورة المعوالذي كانءو جودا قس إذلك بمشر ماستة والثاني باطل فالقسدم مشاله أماالشرطمة فلان الاجزاء المسسمة والمسمانية الموحودة فى تلك السنين قد منظري الها التغمر والتدليلان الاحزاء المدنسة قدتكمر بالنمق والسمن وقد تصسفر بالذبول والهيدزال ولان المرارة الفريزية والمرارة الماصلة من المركات الضرورية وغيرالضرورية والمركات الماصلة من أشده أالكواكب دامًا فى المحلمل والقوة الفاذية في الراد مدل ما يعلل منه داغاوكل ذلك بفتضيءهم بقاء الاجزاء الوحودةفي تلك السنين واذالم تدق الاحراء الموجود مق سالف الزمان الآن لم نبق الامور القائمة بهاأ بضاصو راكانت أوأعراضا لاتهالو يقبت فلابد أن تنتقل من محالها عند نحللها الى محل آخر لامتناع قرامها بنفسها فبلزم الانتقال على الصورة والاعسراض وانه محال واذ اكان كذلك امتنع لاحد أن محكم بالضرورة

انه هوالذى كأن موجودا قبل ذلك بثلث السنين و أما بطلان النالى فلان كل أحد من الناس عام و يحكم بالضرورة الشكام أ انه هـ والذى كان موجودا قسل ذلك (وجوابه) النقض اما اجبالا فيأن يقال ماذ كرتم بعينه قائم في البهيمة والشعرة فلوصح بجميد عمقد ما ته فرم أن يكون أحما نفس بحردة وأنتم لا تقولون به وأما تفعيلا فيأن يقال لانسلم صدق الشرطية المذكورة واغاتصد ق فو كان المشار اليد مباما هو مطلق الاجراء الجسمية الميدنيسة وليس كذلك بل هو الاحراء الاصلية المخلوقة من التي وتلك الاجراء من أول المستمران أخره غير مصطفه ولامتبدلة (لايقال) الاخراء البدنية شواه كانت أصليه أوغير أصلية فهدي متدلة مت فيرة لان أعضاء البدن على ما تقرر ف على العلب على قد في بسيطة وهي مأ يكون جر ومه الكادكاه في الاسم والمدكالمقلم واللحم والمصب والمصروف وغير فلك ومركبة وهي ما لا يكون جراء الموالوجه والموسود والاعتماء فلك ومركبة وهي من الاعضاء البسيطة وأجراء الاعضاء البسيطة سواء كانت الاجراء مخلوقة ٩٣ من الني أو رائدة عاصلة من المركبة تركبه امن الاعضاء البسيطة سواء كانت الاجراء مخلوقة ٩٣ من الني أو رائدة عاصلة من

الفذاء بأسرها متشامية فلمس تطرق التعلل الى بعضها أولى من تطرقه الى الماقى فملونحال الزائدة دون الاصلية الخلوقة من الني لزمال جحان منغير مرجح ولانانقول لانسران أجزاء الاعضاء العسيطة اذاكانت متشابهة لأمكون تطرق التعلل الى ومنها أولى من تطرقه إلى الماق والملايحسوزأن تكون الاحزاء الاصلية المخلوقة من المي المكوّم ا من المني معمسه بسسفه تنعون التحلل مادام المدن على حيباته فتحلهل الاحزاء الزائدةدون الاصليةمن غراز ومرجان منغر مرجح والصالوصيح ماذكي لزم أن لانتحال أجزاء الاعتناء المسطة اصلا أوتنحال مالكاته فوكالاهما ظاهرالمطلان وهذا اذا حر تنامعهم عدلي فأنونهم مننفي الفاعمل المختمار (وأما)على أصلما فلاحاجه الىماد كرلان الفاعل المحتاري ورأن محفظ الاحزاء الاصلمة عن التعال (الوجه الثامن) الفلادق الانسان من

التكام نيه بان اشتق من افظ العنمير الذي يدل على ارتباط المجول بالموضوع ما يدل على ذلك المعني لانه أرأىأن هذا أقربالى الدلالة على هذا المعـنى فاستعمل بدل اسم الموجود اسم الحوية لكنه أيصا تكاف من هذا اللفظ صيغةمو جودة في اسان العرب ولذلك عدل الفريق الأخراف الم المو حود والموحودالذي هوعيني الصادق هوالذي مفهومه هوغير مفهوم الماهية ولذلك قديمهم الماهية من لأبعرف ألو حودوهذا المعض هوغيرا لماهية فالمركب متر و رؤوه وف البسيط والماهية واحدلا المعنى الذى دلى به عليه المترجون باسم المو جودفان هذاه والماهية بعينها فاذا قلما ان الموجود منه جوهر وعرض لزم أن يفهم من اسم المو جود المعنى الذى دل عليه المترجون باسم الوجود فأن هذاه والماهية بعينواوه والدلالة المقولة بتقديم وتأخيره لى ذوات الاشياء المحتلف واذا قلناان الموهر موجود لزمأن يفهم منه ما يفهم من الصادق ولذلك أذا فهمنا من المسئلة المشهو رة عند القدم العرهي القائلة هدل الموجودواحداوا كثرمن وإحدوهي التي تكلم فيها أرسطوم عيرمتيديس ومالسيس من القدماء ف الاولى من السماع الطبيعي فليس ينبغي أن يفهم من ذلك الامآبد ل على الدات ولو كأن الموجود بدل على عرض ف موضوع اكان قول من قال أن المو جود واحدم تناقضا في نفسه وهذا كله بين ان ارتاض ف كتب القوم \* ولما فرغ من تقريرة ولهم أخد في الردعايم فقال (قال أبو حامد فه ذَا تفهم مذهبهم والكلام عليه من وجهين الى قوله يحال) قلت قد قلت ان هذا اغاً الزم في المشاركة التي تُو حدمن قبل الجنس المقول بالتواط ولامن قبل الجنس المقول بالتشكيك فاذا أنزل مع اله ف مرتب المؤلف الالوهية باسم مقول عليهما بتواطئ فهو جنس فيذيني أن بفتر قارفصل فمكون كل واحدهنهما مركما من حنس وفعد لوالفلاسفة لا يحق زون على مو حود قديم أصلاا شترا كاف المنسوان كان مقولا بتقديم وتأخيران أن يكون المتقدم علة للتأخر (ثم قال أبو هامدمنا نصالهم فنقول هذا النوع الى قوله صانعتان ) قلت أما التركيب الذي يكون من الجنس والفسدل فهو بعيد ما التركيب الذي يكون عن الشئ الذي بالقوة والشئ الذي يكون بالفعل لان الطبيعة التي مدل عليها المنس الست توحد بالفعل ف وقت من الاوقات خلية من الطبيعة التي تسمى الفصل والصورة وكل ماعند القوم مركب من هاتين الطبيعتين فهوكائن فأحدوله فأعل لان الفصل من شروط الجنس منجهة ماهو بالقوة فليس بوجد عريامن الفصل فقارنة كل واحدم تهماصاحبه بجهة ماشرط ف وجود الآخر والشي بعينه لاعكن أن بكونعلة لشرطوحوده فله ضرورة علةهي التي أفادته الوحود بان قرنت الشرط بالمشر وطفيه وعندهم ايصاأن القابل بالحقيقة هوماكان قوة فقط وانكان فعلافها العرض والمقبول ماكان فعلاوان كان قوة فبالعرض وذلك أناليس يتمز للقمول فسممن القابل الأمن حهدأن أحدها بالقوه شئ آخروهو بالف مل الذي المقدول وكل ماهو بالقوم شي آخره هو ضروره سيقيدل ذلك الشي الآحرو بمخلع الشي ا الدى بالفعل ولذلك أن الفي ههذا قابل بالفعل ومقبول بالفعل فكالأها كائم بداته اكن القامل هو حسم الاعرض منرو رة فأن القبول أغما يوجد أولا الجسم أولما هوف جسم فان ألاعراض لا توصف بالقبول ولاالصورولا اسطعمولا اندطولا المقطةو بالجلة مالأينقسم واماعا فايس بجسم فقدقام عليه المرهان واماقابل ليس بجسم ولاف جسم فمستحيل الاماتشكك وافيمه من أمر الفه قل الذي بالقوة فانه اذا

حاكم واحد مكون هوسامه المبصرات المنافقة الاسمامة في الامتوهامة في المنظمة في كراحا في المنظم المنظمة المنطقة المرافع والمسلمة المنظمة المنظمة

على المنوّرة الميالية بانها في المعدا المحسوس ولا الذاعة لذاماهية الانسان حكدا المعرق الناف المعرف الانسائي و بعدم تحققها في الفرس الفرس المن فلا بدمن عن واحد مدركال كايا تواجز شات معاولا نا فا تخيلنا شيا الشهرة شيا و بعدم تحققها في الشوس الفرس الميال وساحب الشهرة شيأ واحدا بعينه اذا وكان صاحب الشهرة شيأ و عند الشهرة شيأ و عند الشهرة شيأ و عند الشهرة شيأ و عند الشهرة شيأ و الشهرة كانه لا يلزم من القيل حصول عند الشهرة كانه لا يلزم من تخيل ويد شيأ أن يصبر عمر و مشتهدا اله فنيت من هذا انه لا بدف

كانالم كسيمن موصوف وصفة ايست ذائدة على الذات كان كاثنا فاسدا وكان حسماضرو زةوان كأن مركبامن موصوف وصفة زائدة على المنات من غيران بكون فيه قوة فالجوهر ولا فوقعلي تأك الصفة مثل مايقول القدماء في الجرم المهاوى لزم ضرورة أن يكون ذا كية وأن يكون حسم الأساذ الرنفعت الجسمية عن تلك الذات المام لة الصفة ارتفع عنها أن تكون قار لة محسوسة وكذلك وتفع ادراك المسيعن تلك الصفة فتعود الصفة والوضوف كالاجماعة الانير جعان الى معدني واحد يسيط لان العقل والمعقول قدظهرمن امرهما انهمامع في واحداد كان التسكير فيهما بالعرض أعمى منجهة الموضوع وبالجلة فوضع القومذا كاوصفات زائدة على الذات ابس شيأ اكثر من وضعهم حسماقدعا واعراضا محولة فيهوهم لايشعرون لأنهم اذارفعوا الكية التيهي البسمية ارتفع أن يكون في نفسه معنى محسوساف لم بكن هذأ لأت لاحامل ولا مجول فانجه أوا الحامل وأنحمول مفارقين للادة والجسم لزمأن يكون عاقلاومهة ولاوذاك هوالواحدا لبسيطا لمق وقوله ان تغليطهم كاه اغماه ومن باب تسميتهم اياه واحب الوجودوانه اذا أسستعمل بدل على ذلك ماليس لهعلة لم يلزم الأوّل ما ألزموه من الصفاتُ الواجدة لواحب الوجودليس بصيح لانه أذاوضعمو جودا سلهعلة وجبأن بكون وأجسالو حود منفسه كالهاذاوضعمو حودواجب الوجود بنفسه وحسان لايكون أهعلة واذالم يكن أهعلة فأحرى أن سنقسم الحي شبثين عله ومعلول و وضع المتكامين الاقلامر كدامن صفه موصوف فتضي أن بكون له علاقاء لة فلا مكون عدلة أولى ولاواحب الوجود وهوضده ماوضه وممن كونه من الموجودات التي ترجع الصفة والموصوف فيماالى معنى واحدب سيط فلامعنى اشكر ارهذا والاطالة فيسه وأماماقاله من ان الاول تعالى ان فريستحل في حقه أن يكون مركما من موصوف وصدقة هي عين الموصوف فقد فلنهاعلي أىحهة يستحلل وعلى أعاجهه لايستعيل وهوكونهما مفارقين للواد وأماقولهم أن يرهانهم على نفي الاثنينية ليس عبانع أن يكون مهنا الهبان أحدهما هوع له السّماء والآخره وعله ألارض أوأحدهما هوعلة المعقول والأخرعلة المحسوس من الاحسام ويكون بينهمامما ينة ومفارقة لاتقتضى تصاداه تلالمانه التي توحدين الحرة والمرارة فانها توحد في محل واحد فقول ليس بعديم لانه اذا فرض اختراع الموجودات وأسداعها اطميعة واحدة وذات واحدة لالطمائع مختلفة لزم ضرورة متي وضع شئ من الأالطبيعة مساوياف الطبع والعدقل الطبيعة الاولى أن يكونا مشدركين ف وصف ومتماينين فى وصف والدى بتماينات به لا بخلوان بكون من فرع تباين الاشعناص أومن فوع تباين الافراع فان كان من فوع بما بن الانواع قبل عليهم السم الاله بأشستراك الاسم وذلك خلاف ماوضع لأن الافواع المشتركة فاحنس وأحدهي أمااضداد واماما بين الاضدادوهذا كله مستهيل وانكان تبايم مابالنصص فكالإهما في مادة وذلك حميلاف ما انفق عليه وأما ان وضع أن تلك الطبيعة بعضها أشرف من بعض وانهامقولة عليها بتقديم وتأخير فالطبيعة الاولى أشرف من الثانية والثانية معلولة عنهاضر و رةحتي يكون مثلام يتدع العقوات هوالمبتدع للعسلة التي ابتدعت الاسطفسات وهذاهو وضع الفلاسسفة وكاذالوضعين يرجيع الحاوضع علة أولى أعرى من يضع أن الاول يفعل بوسائط علل كشيرة أو يضع أن الاول علة ينفسه الى الموالم قامت من علة ومعلول قان العث عن هذه العال هوالذي أفضى سناالى علة

الانسان منشئ واحد معمسل عنددكل هذه الادراكات ونحن نعسلم بالضرورة أنهليس فأ الددن حسم أوحسماني معمل عنده جلة أصناف مدند الادراكات فشت أن يكون حملة أصناف هذوالادراكات حاصلة اثني أيس محسم ولاجسماني (وحوامه) الالانسمانة ليسفى السدنجسم أوحماني يحتم عنساء هذهالادراكاتولملايجوز أندكون فيالسدنقوة تستخدم سأئرالقوى ويحقع عندهاادراكاتها ولأندلا بطال ذلك من دايل ودعوى الضرورة غارمها وعة ولوسالم أنه ليس فالسدنجسم أوحسمانى يحصل عنده جاة هذه الادراكات الكنه لأيلزم منه أن تكون جلة أسناف هذه الادراكات حاصرات اشئانس بحسم ولاحد عالى إوازان ، كون حسراط ف حارج المدن يكونهذا المدناا لتيف الناهوت ولحمله فذه الادرا تأساحات لةله ومن أن سازم أن تكون تلك

الادراكات هاصلة المسابعة مولاد عانى فلايم المعاوب (الوجه الماسع) وكان على العامن الانسان حدما أولى أو حدما في أو حدما في فه ومنقسم ولوكان منقدما المان على خرعمنه العامشي وقل وحدما في أو حدما في أو المداه في على المراه المداه في ال

أيس محسم ولاجه على بل هو أمر محردوه و المطاوب (وجوابه) الانسام ان كل جسما فيه منفسم ولوسلم قلانسام الدوكان منفسما في المراف على المراف والمراف والمرافق و والمرافق و والمرافق و المرافق و المرافق و و المرافق و ا

حوازكون الثغص الواحد عالماشئ وحاهلا لدفي حالة واحدة سراللازم كون أحدد الخزئين عالما بشي والحزءالآحر حاهلاله ولااستحالة فيدسم المستقوض بالشهوة والنفرة فأنهدما منالاعراض المسمانية ولوصع ماذكر من الدايل لساز أن رقوم بأحدته في القلب الشهوة وبالنصف الآخر النفرة فازأن مكون المعص الواحمد نافرا عن شي ومشيداله في حالة وأحسدة وهوضروري الاستعالة (الوجه العاشر) ماأخترعسيه بعضمن فلاسفة الاسسلام وهوان كلجسيرمسوجودفهو متناه المقددار وانجحوع أحسام العالم متناهيسة القدارأ بصالما تقررمن مرهان تناهى الابعماد ولا شك انانتصورمفه ومغير المتناهي منحيث هسو غبرمتناه وهدذا المفهوم الذي نتصوره كذلك اغا لتصوره على وحسمه يعم مأعداده نهالته منحهة المددوماعدمنها يتممن جهمة القمدار والصورة الذهنية يحيأن تدكون مطابقية الماله الصورة

أولى فينعهاولو كانت هذه المادى المختلفة بعضها مطلقنا من بعض أعنى ليس بعضها عللا لمعض اسا كانمن العالم شي واحدمر تمط وهذا المعني هوالذى دل على ابطاله قوله تعالى لوكان فيهما آخة الاالله افسدنا (قال أبو حامد) فان قبل اغايستميل هذا الى قوله لاعلى التعيين (قلت) حاصل ماحكاه في الاحتماج عن ألفلاسفة أنهم يقولون لا يخلوان يكون الفصل الذي يقع به الأثنينية في واحب الوحود هوشرطو جوب الوجودأن كون فمالاايس بشرطف وجوب الوجود فأنكاث الفعال الذي به يقترقان شرطاني وجوب الوحودف حق كل واحدمنهما فلايفترقان في وجوب الوجود فواجب الوجود واحد صرورة كاله لوكان السواد شرطافي وجوب اللون والبياض شرطاف اللونية لم يفتركاف اللونية وانكان الفصل الذيبه يفترقان ايس لهمدخل في وجؤب ألوجود فوحوب الوجود اكل واحدمهما بالمرض وهاا ثنان لامن حيث كل واحدمنهما واجب الوجودوه ذاالكلام غير صحيح فان الانواع شرطف وجود الجنس وكل واحدمنهماشرط في وحودا لبنس لاعلى التحصيص والتميين لانه نوكان كذلك لم يجتمعا في وحوداللون فهويماندهذا القول عمائدتين احداهاان هذالف عرض من حيث يظن ان واحب الوجوديدل على طبيعة من الطبائع وايس الأمر عندنا كذلك بل اغانفهم من وأجب الوجود أمرا سلمياوه والهلاعلة لهوالاسلاب غبرمعللة فكيف يستعدل فينفي مالاعلة لهمثل هذاحتي يقال لايخلو أن بكون مايه يفترق مالاعلة أه شرطاف كونه لاعسلة له أولا بكون شرطا فان كان شرطالم بكن هنالك تعددولاافتراق وانفريكن شرطالم يقعبه تعددفيما لاعلة أه وكان مالاعلة أهوا حداوو جه فسآدهدذا القول فيمازعهم وأنمآلاعلة لغ يمحض والنغ ليس له علة فكيف يكون له شرط هو السبب ف وجوده وهذه مقالطة فان الاسلاب الخاصة التي تحري بحرى الامهاء المعدولة وهي الاسلاب التي تستعمل في تمييزالو حودات بعضهامن بعض لحناعال وشروط وهي التي اقتضت لحناذلك السلب كالحنا أساب وشروطهي التي اقتصت هاالأوصاف الايحابية فلافرق فهذا المعنى بين الصفات الأيحاسة والسلسة و و حوب واحب الوجود هوصفة لازمة له لاعله له فلافرق بين أن يقال نيسه واحب الوجود أولاعلة له فالهوس هومن المتدكلم عثل هذا الفول لامن خصوصه وأما المعاندة الثانية فتحصيلها ان قولحم لا يخلوأن بكون مأنه يتدأن واحث الوجود شرطاأ وامس بشرط فأنكان شرطافام لم ينغصل أحدها عن الثاني من منته و واحب الو حود فواجب الو حودواحد وان لم يكن شرط افواجب الوجود ايس له فصل مه منقسم وهومثل قول القائل اللون ان وحدمنه أكثر من واحد فلا يخاو أن مكون ما ينفه سل به لون عَنْ لُونُ شرطافو جوداللون أولا يكون فان كان شرطاف و جودا للونَ فلم ينقَصل أحَّدها عن الثاني منجهة ماهولون ويكون اللون طبيعة واحدة وانالم يكن واحسده نهما شرطاف وجودا للونية فليس الرِّن فصل ينفصل به عن نون آخروهذا كذب (مُ قال هوعن الفلاسة في هذا جوابا) فقال فان قد آهذا يحوز في اللون الى قوله من بيت العنكموت (قلت) حوابه عن الفلاسفة مناه هنا على القول النالوحودهوعرض فالموجوداعي الماهية وعاندهمه وبانالوجودف كلشي هوغدرالماهية وزعمان قولهما غابنوه على هذاوالفرق الذى أقوابه ليس بازم عنه الانفسال عاألزموامن أمر الاونية والفصاول التي فيها كمف ماوصعوا الامرفاعة لايشك أحدا فضمول الجنس هي علة الجنس سواء أنزلت

واللانهارية لاتحصل في انفارج الامقارنة اما للقداروا ما للمددولا بدأن يكون ذلك العدد عقارناً للهمات أخوى لامتناع قيام المددين فسه فلوكان هذا المفهوم عند تعقله حاصلاف حسم أوقم الحسل في حسم لوجب أن يكون ذلك البسم غيرم تناه اذلامه سنى للجسم الغير المتناهى الالبسم الذي تقرن به مفهوم اللانها يم الكن عتنع أن يكون ذلك البسم غيرم تناه لما ثبت من برهان تناهى الابعاد فيمتنع أن يقارنه مفهوم عدم التناهى وكذلك المال فيما يحل في ذلك البسم واذا كان هذا المفهوم عند د تعقله لا يدوان يكون حاصب الفشي وأمثنم أن يكون ذلك الثين حسما أوحالانيه وجب لا شمالة أن يكون عند تعقلنا أه حاصد لا في حوهر يحرقه في المادة المسمية وهؤ المطلوب (وجوابه) الالانسلم التحد اللفه وعند تعقله لابدوان يكون حاصد لا في شئ والنما يازم لوكان تعقلنا لمصول ما هية المعقول في العماقل وهو عنوع ولوسلم فلانسلم أن هذا المفه ومعتم المعافرة على عنوا على المناه والما يكون حاصلا في حديد أوما يحل فيه قوله لوحمد لهدا المفه ومعتم المعافرة المناه في حديد المناه المناه المناه والمناه المناه والمناه والمناه المناه والمناه المناه والمناه المناه ا

الجنس وجوداغبرماهيته أوماهيته نفس وجوده لانه انكانت فصولاللو جود وكان الوجود للون غبرماهية اللون أزمأن لاتكون الفصول التي ينقسم بها اللوث فصولا تماهية أللون يل فصولا لعرض من اعراضه وذلك فرض مستصل وكذلك المني هوأ نااذات عنا اللون افعدوله فقلنا الوحود الون عما حولون انمانكون بالف عل امالانه أبيض أوأسدوه أوغ مرذلك من الالوان فلم نقسم عرضاللون وانما قسمناجوهراللون فالقول بانالوجود عرض فالموجؤد باطلبهذا المعنى وألاعتراض وحواسعن الاعتراض كالمساقط وقوله انهم سوانق التثنيدة على ففي التركيب بالجنسي والفصيلي تم بنواذلك على نفي الماهدة وراءالوجود ذمتي أبطاننا الاخبرالذي هوأساس الاساس بطل عليهما الكل كلام غيير صحيح فآن بنياتهم فغي التثنية بالعدد في شيئين بسيطين مقول عليهما الاسم بالتواطئ أمر بين بنفسه فائه متى انزلنا التثنية والاشتراك فسيئين بسيطين عادا لبسيطمر كما وتحصيل القول فهذا ان الطميعة المسماة بواجب ألو حودوهي التي لاعلة فماوهي علة لغيرها أنه لأيخلوان كرون واحدة بالمددأو كشرة شرانكانت كتبرة فلايخلوان تكون كتبرة بالصور وأحدة بالجنس للقول بتواطثي أوواحدة بالنسنة أونكون واحدة بالاسوفقط فانكانت مختلفة بالمدمثل زيدوعر ووواحدة بالنوع فهي ذات هيولى ضرو رةودات مستعمل والكانت مختلفة الصورة واحدة بالجنس المقول عليها بالتواطئ فهي مركمة ضه ورةوان كانت واحد فبالجنس القول بالنسة الى شئ واحد فلاعتم من ذاكمانم و معنها علل لسمن تنتسم إلى أوَّل فيها وهذه هي حال الصور المفارقة للوادعند دالفلاسة فرامان كانت اغاتشترك في الأسير فلمس مانع عنعمن أننو جدمنها أكثرمن واحد فاذهذه وحال الاسماب الاول الاربعة أهم الفاعل الأولوا اصورة الاخبرة والفارة الاخسرة والمادة الاخسرة فكذلك أسس عصل من هذاالنوع من الفحص شي محمد ل ولا مقضى الى المدء الاقل كاظن اسسينا ولا انه واحد ولارد (المسلك الثاني) للالزام وهوانا نقول الى قوله وكلاها محالان عندهم (قلت) أما أنت ان كنت فهمت ماةاناه قبل هذامنان ههنا أشياء يعمهااسم واحدلاع وبالاشياء المتواطئة ولاعوم الاشياء المشتركة مل عموم الاسماء المنسوية الحشيُّ واحدالمُشككة وانخاصة هذه الاشباء انترتق الحا أوَّل في ذلك ألحنس هوالعله الاولى لجيعما ينطلق عليه ذلك الاسم مثل اسم الحرارة المقولة على الناروعلى مسائر الأشياءا لحارة ومثل اسم الموجود المقول على الجواهر وعلى سائر ألاعراض ومثل اسم الحركة المقول على المركة في الوضع وعلى سائر المركات فلست تحتاج الى توقيف على الخلل الداخل في هـ ذا القول وذلك اناسم المقل يقال على العقول المفارقة عندا اقوم بنقدم وتأخير وان فيهاعقلا أولاوه والعلة فسائر هاوكد الدالا الأمرف الوهر والدايل على أن ايس فاطميعه و أحده مشتركة أن بكون بعضها علهالمعض وماهوعله الشئ فهومتقدم على المعاول وايسعكن أن تمكون طميعة العلة والمعاول واحدة بالجنس الاف العلل الشخصية وحدًا النوع من المشاركة هومناقض المشاركة الجنسسية فان الاشياء المشتركة فالجنس ليس فيهاأول هوالعلة فسائرها بلحركاتها فمرتب واحدة ولايو جدفهاشي مسيط والاشياء المشتركة في معنى مقول عليه ابتقديم وتأخسر يحسو ضرو رة أن مكون فيها أوّل سسمط وهسدا الاوّل ليس عكن أن يتصوّ رفيده اثنينية لانه مهدما فرض أه ثان وجب أن يكون ف مرتدة

حصولاهفه ومالانهاية للجسم المتعقل أمحصولا موحما الاتصاف وليس كذلك فان مصول التي الشي يقال إمان متعددة كحصول المال اصاحب وسعم ولاالسواد للجمم ومصول السرعة للحركة وحصول الصورة الجسم وغيرذاك ويبصفنه المأنى يوجب الاتصاف دون بعض وحصمول المقول للعاقب للابوجب التصاف العاقل بالمقول أولا برى أنا نتمسقل الوحسوب والامتناع الذائس معامتناع اتصاف قوتناللدركة بهمافقوله اذلامعسي للجسم الغير المتفاهسي الاالحسم الذي بقترن به مقهوم الانهامة غيرصح بلمعناه الجسم الذى يقسسترنبه مفهوم اللانها وأقاراناموجما لاتصاف ذاك المسميه وأستاهيذا الاستدلال بقنعنى أن لانتصب ور مفهوم اللانهامة أصلا سواءكان المدرك حسما أومحسردا أمالجسم فلما ذكره المستدل وأماالمحرد فلامتناع كونه غارمتناه

من المرادبعدم التناهى الى غير النهامة لاسلب التناهى مطافا الله المرادبعدم التناهى النهامة لا النهامة المرادبعدم التناهى مطافا الله الله المرادبين و من حصوله الله المرادبين و من حصوله الله المرادبين الله المرادبين الله المرادبين المردبين المرادبين المرادبين المرادبين المرادبين المرادبين المرادبين المرادبي

المسكم الوحدائي جسماأو جسمانيالوحية أن محل السوادقيسه حيث لامل البياض فيه فينفردكل من المرزأين باحده المابس لاحد المبرزأين المسكم الواحد على جمعه ما اذلا محكم على الجميع الامن حضره الجميع فن لا محضره الجميع المعلم عليه وكل حسم وجسماني في المبارز المبارز وجوابه) الما في المبارز وجوابه المبرخ المبرخ المبرخ المبرخ المبرز المبرز وجوابه) المالي المبرز المبرخ المبرخ المبرخ المبرز ال

السواد وصورة المياض متضادتين مقانعتسين وهو ممنسوع البالمنساد اغاهوس عينهمانقط (واوسلم حصدول التصاديين صدورتهما) والكن لانسلمان كل حسم أوحاء أبي لا يحضره الجيع والايحسوزان تحكون قوه سعانيه يخدمها سائر أاقسوى الجسمانيمة فترتسم صور الاضداد في القوى الغادمة وتصمم تلك المسور حاضرة للقدوة المخدومية وتلحظهامين هناك (الوحسه الثاني عشر) ألقدوة العاقلة التي هي النفس الناطقة منناهيمة ولاشئ من القوى المسماندة بقوى على افدال غير متناهمة فلاشيمن القوى الواقلة بقوة حسمانيكة فهي مجردة وهمروالط لوب (أماالصغرى) فلأنافح كل واحددمنا بقوى بقوته الماقلة على ادراك مرات الاعداد والاشكال الانهن كروا دنمنهماغير مناهمة (وأماالكبري)

من الوجودوف طبيعته فيكون هنالك طبيعة مشتركة لحماية تركان فيها اشتراك الجنس المقيق فيجب أن مفترقا يفصول زائده على الجنس فيكون كل واحده تهما مركبا من جنس وقصل وكل ماهو بهدة الصفةنه ومحدثو بالجلة فالذى فاانها يقمن الكالف الوجود يجب أن يكون واحد الانه ان لم مكن واحدالم كن في النها وقعن الكال في الوحود لان الذي في النماية لا يشاركه عسره وذلك الله كاله أنس المفطالوأ حدمن طرف واحدنها يتان كذلك آلاشياء المندة في الوجود المختلفة بالزيادة والنقصان لبس فأ نهادتان من طرف واحدفاين ستنافي عترف يوجود هذه الطبيعة المتوسطة بين الطبيعة التي مدلّ عليها الاسم المتواطئ ومين الطماثع التي لاتشترك الافي الفظفقط أوفي عرض بعيد لزمه هذا الأعتراض ا (المستَّلة الثامنية) في ابطال قولهم ان وجود الاوَّل بسيط أي هو وجود تُحَصُّ وَلا ما هيـــة ولاحقيقة مناف الوجود المابل الوجود الواحب له كالماهية اغيره والكلام عليه من وجهين الى قوله لانتق الوددة (قلت) لم ينقل الوحامد مذهب ابن سيناعلى وجهه كافعل ف المقاصد وذلك الأرس لما اعتقد انانو جردمن الشيء ملاعل صفة زائدة على ذاته لم يحزعند مأن تكون ذاته هي الفاعلة لوجوده ف المكاتلانه لوكان ذلك كذاك الكان الشيء لة وحوده ولم يكن له فاعل ذلز عنده من هذاان كل ماو جوده زائدعلى داته فله عله فاعله فلماكان الاول عنده ليس له فاعل وجب أن يكون وجوده عبن ذاته ولذلك ماعانده بهأ توحامد بأن شبه الوجود بلازم من لوازم الذات ليس بصيح لان ذات الشي هي علة لازمة ولبس يكن أن يكون الشيءلة وجوده لان وجود الشي متقدم على ما هيته وليس ومنعه ماهيته هي آ نسته هود فع لماهيته كافال بل اغماه وايجاب الماهية والآنية واذا وضعنا الوجود لاحقمان لواحق المو حودوكان الذى بعطي وحود الاشهاء في الاشياء المسكمة هوالفاعل فعد أن بكون مالافاعل له اماأن مكون لاوحودله وذلك مستحمل وأماأن مكون وحوده هرماهيته الكن همذا كلهممذاه على غلط وهوأن الوجود الشئ لازم من لوازمه وذلك أن الوجود الذى يتقدم ف معرفتنا العلم عاهية الشي هوالذي مدل على الصادق ولذلك كان معنى تولنا هل الشئ يوحد ف ماله سبب يقنضي وجوده توله تو وتوانا هل الشئ لمسنب أملس لهسنب هكذا يقول ارسطاطا لنسف أول المقالة الثانية من كتاب المرهان وأما اذالم يكن أهسيب فعناه هـ ل الشي يوجد فله لازم من اوازمه يقتضى وجوده وأمااذا فهممن الموحود مارفهم من الشي والدات فهو حارج رى الحنس المفول بتقديم وتأخسر وأماما كان فلا مفترق في ذلك ماله علة وماليس له علة ولابدل على منى زائد من معنى الموجود وهو المراديا اصادق وان دل على معنى زائدعلى الدات فعلى الهمه في ذهني ليس له خارج النفس وجود الابالفوّة كالحال في المكلي فهذه هي الجلة الى منها نظر القدماء في المبدأ الاول فاتبتره موجود ابسبطا وأما الحكماء من أهل الاسلام التأخرس فانهم لمازع والنهم نظروا في طبيعة الموجودي اهوه وجودا للجم الامراك موجود بسيطيه في المنفة والطريقة التي عكن عندى ان تسلك حتى تقرب من الطريقة البرهاندة هوأن الموحودات المكنة الوجودف حوهرهاخ وحهامن الفوة الى الفعل انحيا بكون ضرورة من مخرج هو بالفعل أعني فاعلا يحركها ويخرجها من القوّة الى الفعل فان كان المخرج هوأ بصامن طميعة المكن وحب أن يكون اله مخرج وان كان ذاك من طبيعة المكن أيضا اعدى المكن في جود ره وجب أن يكون ههذا مخرج

﴿ ١٣ \_ تهافت ابن رشد ﴾ فالماسطى عمن ان القوة الجسمانية لا تقوى أن تفعل في زمان غيره تُناه سواء كان ذلك الفع على الصادر عنها واحدا أو متعدد اولا أن تعقل عدد اغير متناه سواء كان زمانه متناهما أوغيره تناه (وحوابه) انالانسلان القدوة العاقلة نقوى على افعال غير متناهمة بلهى لا تقوى على قعل أصلاف ضلاعن أن تقوى على اقمال غير متناهم متناهمة عن واهب الصوروه في النفعال لافعل (فان قيدل) فالقوة العاقلة تقوى على انفعالات غير متناهمة ولاشي من القوى المسمائية بقو ية عليها فالقوة الماقلة ليست بقوة جسمائية (قلنا) حيث في الكبرى فان المسمائيات جازأن تقوى على انفعالات غيرمتناهية كالنفوس النطعة في اجرام الافلاك فانها تنفعل عن المقول دائما عندهم والتن سلنا أنها تقوى على الفعل اكنانة ولمان أردتم بقولكم ان القوة العاقلة تقوى على أنعال غيرمة اهية انها تقوى على أن تفعل في الوقت الواحد أفعالا غير متناهمة فهو باطل ٩٨ لا تأخذ من أنفسنا وجدانا ضرو ريانه بصعب علينا قوجه النهن نحوم عادمات كشرة

واحسف جوهروغير عكن المحفظه هينا وتدق داشاطميمة الاسباب الممكنة السارة الىغبر تهاية فانها اذأو سدت غدر متناهمة على ما نظهر من طبيعتها وكل واحدمتها مكن وحب ضرو رة أن مكون الموجب لهاأعني الذى يقتضي لهاالدوام شيأواجياف جوهره اذقدظهرمن أمرها وحوب المرورنيها الىغىرنها بةأعنى الاشباءالمكنة ف حوهرها فانه لو وجدوقت المس فيهم صرك أصلاا اكان سيلاك حيدوث المركة واغياو حب أن يتصل الوجود المادث بالوجود الأزلي من غيير أن يلتق الاول تغير وساطة المركة التي هي من سهة قدعة ومن جهة حادثة والمتحرك بهله ما لمركة هوالذي بمبرعنه ابن أسنا بواحسالو حوديفيره وهذا الوائحب من غيره لم يكن بدمن أن يكون جسما متحركا على الدوام فان بهذه المركة امكن الموحد المحدث في جوهره والفاسد عن الأزلى وذلك بالقرب من الشي تأرة والمعد تأرة كاترى ذلك بعرض للوجودات الكاثنة الفاسدة مع الاجرام السماو بدولا كأن هذا المحرك واحماق الموهر بمكنافي ألمركة المكانيسة وجب ضرورة أن يقتهى الأمراني وأجب الوجود بإطلاف أي ايس فه امكان أصلالا في الجوهر ولا في المكان ولا في غير ذلك من الحركات وان مكون ما هذه صفته مسيطا ضرورة لانهان كانمركما كانجمكنا لاواحياواحتاج الىواجب الوجود فهسذا النحومن السانكاف عندى في هذا الطريق وهوحق فأماما بريده اين سينا في هذه الطريقة ويقول ان المكن الوسود يحب ان منتهي اماالي واحب الوحود من غيره أو واحب الوحود من ذاته فان أنتهم الى واحب الوحود من غيره وحسف الواحب الوجوده من غيره أن يكون لازماءن واجب الوسود لذاته وذلك الهزعم أن الواجب الوجودمن غيروه وتمكن الوجودمن ذاته والمكن يحتاج الىواحب واغا كانت هذه الزيادة عندي فصلا وخطأ لان الواجب كيف ما فرض امس فيه امكان أحساً لولا يوجد شئ ذوط ميعة واحدة ويقال في تلك الطبيعة انها عكنه منجهه واجبة منجهة لانه قدبين القومان الواجب ليس فيه امكان أصلالان المكن نقمض الواحب واغسا الذي عكن أن بوحسده في واحب من جهة طميعة ما مكن من حهة طميعة أخرى مثل مادخان الامرعليه في المرم السمادي أو فعما فوفي المهرم السمادي أعنى انه واحب في الموهر ممكن في المركة في الاين واعَا الذي قاده الى هذا التقسيم انه اعتقدف السماءانها في حوهرها واجمة من غيرها المكنةمن ذاتها وقد قلناف غبرماموضعان هذالأ يصح بالبرهان الذي استعلها بن سمنافي واحسالو حود متى فريفصل هذا التفصيل وعبن هذا التعمن كان من طبيعة الاقاورل العامة الجدلية ومتى حصل كان من طبيعة الاقاويل البرهانية وينبغي أن تعلم أن الحدوث الذي صرح الشرع بعني هذا العالم هومن نوع المدوث المشاعههنا وهوالذي بكون في ضورالموسودات التي سمونه أالاشعر بقصفات نفسانه وتسميما الفلاسفة صوراوهذا الحدوث المسايكون منشئ آخروفى زمان ويدل على ذلك قوله تعالى أولم برالذنن كفر واأن السمدوات والارض كانتأرنقا وقوله تعالى تماستوى الى آلسماء وهي دخان الآية وأمآ كنف حال طييعة الموحود المكن مع الموحود الضرورى قسكت عنه الشرع لمدمعن أفهام الناس ولان معرفته أيست ضرورية في سعادة الجهور وأما الذي تزعم الاشعرية من ان طبيعة المكن مخترعة وحادثة من غديرشي فهوالذي يخالفهم فرعالفلا عقمن قال منهم يحدوث العالم أولم بقل فالاواذا تأملته بالخفيفة ليس هومن شريعة المسلين ولايقوم عليه برهمان والذى يظهرمن الشريعة هوالنهي

دفعة واحدة (وان أردتم) النوالاتنته الحددالا وتكون قادرة مدذاك على ألفمل فسلر واكن لانسار حمنئذ الكبري فأن القوة الجسيمانية أيضيا تقوى على انعال غسسر متناهمة بردا المني فان القرة الخيالية لاتنتهم في تخيل الاشكال الى حدالا وهي تقويء لي تحفيه ل أشكال أخر بعددلك (فان قبل) كل واحسد أمن القوى السعانية ميني كانت بأفسه كانت قويه عير الاذهال اكتماعت انتياؤها الىالعدم والقوة الماةلة ليست كذلات لأنيا قو بةعملى الاقمال أبدأ لامتناع المدم عليا (قلنا) لانسلم أن القوة الماقلة ليست كذلك وما ذ كر من امتناع العدم علماء فرع وسساتي الكلامعلى داملهانشاء التمتعالى والمنسلما أنالقوا العاقلة تقوى عملي أفعال غيرمتناهية أبداوالكن لانسلم الاشيء منالقوة الحديمانسة يقوى عملي أنصال غمرمتناهمة أبدأ وما ذكر والميان ذلك

قسيعىء آلكالام عليه انشاء الله تعالى ثمان هذا الدليل منقوض بالنفوس الفاكية النظيمة في أجرامها فانها قوى حسمانيسة مع كونها قوية على أفعال غير متناهية عندهم لا بقال نحن لاندى أن شيأ من القوى الجسمانية لا يقدوى عنى أفعال غير متناهية أصلاء ل نقول ان شيأمنه الا يقوى على أفعال غيير متناهية من غير أن يفيض عليها تأثير من المسقل والفوة الماقلة تقوى على ذلك من غير أفاضة التأثير عليها من العقل فلا يتنقض الدليل بالفغوس الفلسكية لان قوتها على التعريكات الفسر المتناهية في الفيض عليها من تأثير العقل النانة وللانسار ان القوة الماتلة بقوي على الفال غير متناهية من غير ان يقل عليها من المفارقات النفيض عليها من المفارقات النفيض عليها من المفارقات المفيض عليها من المفارقات المفيض عليها من المفارقات المفيض عليها من المفارقات المفيض ال

فلايضرخ وحمعن ذلك جوهرهابل لاتزال باقدة سقاءالمسلة المفسدة لوحودها وهي المادى المفارقة المشنعة المسدم (وحوابه) انا لانســلم ان النفس الناطقة غير منطبعسة فالمسروما ذ كروامن الادلة عليه فقدعرفت ضعفهاوعدم تمامهاوان سدلرأنهاغير منطيعة فالميسم فلانسلم قدوله انه اذاخرج المبسم بالموتءن ستسلاحية أن كمون آلة لها فلايضر خرو حهعن ذلك حوهرها فأن المسدن إلى كان إم مدخسل في حسدوث النفس ولذلك لم توحسد قمل المدن حازان مكون لهمدخل فيقائها أيمنا وقد تقررهذهالجينوب أسط فيقاللوعددمت أأنفس بعمدو جودهما اكانعدده اامالذاتها وأمالف برها أولا لسبب أصلا والكل باطل فعدم النفس بعمدوجودهما باطل أمااندليس عدمها اسب أصلافلان المادث سواء كانوحوديا أوعدمها الأندلهمن سنب بالضرورة

عن المفاحص التي سكت عنوا الشرع ولذلك حاء في الحديث لا وال الناس يتفسكر ون حتى يقولوا هذا خلق الله فن حلق الله فقال اذاوجد أحدكم ذلك فذلك محص الاعان وفيد من طرق الديث اذاوجد ذاك أحدكم فليقرآ قلهوالته أحد فاعلم ان بلوغ الجهورالي مقلهذا الطلبهومن باب الوسوسة ولذلك كالفذلك عض الاعان (كال) المسلك الماقي هوان نقول وحود ولاماهية الى قوله مالا يزيد عليه (قلت) هذا الفصل كلم مغلطة سفسطائيه فان القوم لم يضموا للاول و حودا بالماهية والاماهية والاماهية بالا وجودواغااعتقمدوا أنالو جودفالم كبصفه زائدة على ذاته وانهذه السفة اغالستفادهامن الفاعل واعتقدوا فيماهو بسيط لافاعل أه أن هذه الصغة فيه ايست زائدة على الماهية وانعلبس لهماهية مفابرةالو جودلاانه لاماهية له أصلا كأبئي هوكلامه عليه في معاندتهم ولمماوضع أنهم يرفعون الماهية وهوكذب أخذيشنع عليهم فقالها نهذالوكان معقولا فبازان يكون فى المعقولات موجودلا حقيقة أه يشارك الاول ف كونه لاحقيقة أه فان القوم لم يصدوا موجود الاماهية له باطلاق واغارضه وا لاماهيسة لهبمسفةماهيات سائر للوجودات وهذاالوضع هومن مواضع السفسط ولاناسم الماهية مشترك فهذا الوضعوكل مركب على هذا كلام سفسطاتي وذلك ان المعدوم لايتصف شغيرشي عنه أو بايجابه فهذا الرجل فأمثال هذه المواضع فهذا الكناب لايخلومن الشرارة أوالجهل وهواقرب الحالشرا رفعنه الحالجهل أونقول ان هذا لكَّ ضرورة داعية الى ذلك وأما قوله ان معنى واحب الوجود صفةا يجابية انه ليسله علة ففير صحيح بل قوانافيه واجب الوجود هو فيه صفة ا يجابية لازمة عن طبيعة ايس هَاعَلهُ أصلالافاعلة من حارج ولاهى حزء منه وأماقوله ان الوجوب ان زادعلى الوجود فقد جاءت المكثرة وان لم بزدفك يف يكون هوالماهية والوجود ادس عماهمة فكذا مالا بريدعايه فان الوجوب ليس صفة زائدة عندهم على الذات وهي عرلة قولنافيه انه ضرورى وأزلى وكذلك الوجود اذا فهمنامنه صفة ذهنية لم يكن أمرازا تداعلي الذات وأماان فهمنا منه عرضا كايقول اين سننافي الموجود المركب فقسه يعسرأن يفال كيف كان اليسيط هونفس المساهية الأأن يقال كيف بعود العسار ف البسيط هونفس المالم وأماان فهسم من الموجود ما يفهم من الصادق قلام عني لحسف الشكوك وكذلك انفهم من الموحودما يفهم من الذات وعلى هذا يصفح القول ان الموجود في السيط هو نفس المناهية (المشَّلة المُاسِمة) في تجيزهم عن الماه الدليل على أن الاول ليس بجسم الحاقوله أن يكون صائماً (قلنت) المامن لادليل أوعلى أن الأول ليس بجسم الامن طريق انه قد صع عنده إن كل جسم محدث فاأوهى داباله وأبعده منطبيعة المدلول أانقدم من أن بياناتهم التي بنواعليها أن كل جسم محدث سانات مختاغة وماأحرى منجو زمركباقدهما كاحكيته ههناعن الاشمربة أن يحوز وجود حسرقديم لانه يكون من الاعراض على هـ ذاما هوقديم وهوا اتركيب مثلا يصبح برهانهم على ان كل حسر محدث لانهم بنواذلك على حدوث الاعراض والقدماء من الفلاسفة لمس يحوزون وحود حسم قدم من ذاته بل من غيره ولدلك لا مدعندهم من موجود قديم بذاته هوالدى صاربه البسم القديم قديما الكن ات نقلنا أقاوراهم في هذا الموضع صارت حداية فلتستيث ف واضعها وأما قوله في الاعتراض على هذا قانا قدا بطلنا لى قوله كان معلولا فانه يريدانه قد تكام فيما سلف وقال انه لاد ليل لهم على أن وأجب

وأمانه أبس لذا تها فلانها أوافنت عدمها لذا تهالما و حدت لان مقتمى ذات الشي لا بعدف عنه وأمانه أبس لفيرها فلان ذلك اند برلا يخلواما أن يكون و جوديا أوعد مما لاجائز أن يكون و جوديا لان ذلك الوجودى ان قارن وجوده وجود النفس لم يكن علمة تامة المدمه المائية وان لم يقارن و جوده و المنافسة المائية المائية المائية وكل ماه في أدامة المائية المائية والمرافعة والمرا

أوعكان كالاحسام وقدتين أكالتهس جوه وأيس يجشم ولاخسواني والثاني باطل أيمتانان مالإيمانع مافسه الماكن يستدعى وخود عانع اولارستدى فأن لمستدع فليس عدد م فاتانه لم قطعا أن العلمة المعلية لو حود الشي اذا كانت باقية ولا مانع من حصول معلولها عن احتلالها و مناولها عن احتلاله المنابع المنابع النفس عن احتسبه على عدل أومكان فلابد أن يكون ذلك الشيء و حود المعافان استدى و حود عانع فذلك عالى وحود المعافع النفس للنفس فاذاامتنع وجودالما تعامتنع وحودما يقتضى وجوده والجائز أن بكون على الحل أوالمكان عتنع لامتناعهما

الوجود بذاته لامكون جسمالان معنى واجب الوجود بذاته لاعلة له فاعلية ذمن أين منعوا وجود جسم لاعلة له فأعليسة لاسما اذاوضع جسما بسيطاغير منقسم لابالكية ولاباله كيفية وبالحلة مركب قديم لامركبله وهي معاندة صححة لاينفصل عنهاالا بأقاو الحداية وحدم ماف دا الكتاب لاي حامد على الفلاسيغة وللفلاسفة عليه أوعلى ابن سيذاكلها أكاو يلجد ليه من قبل اشتراك الاسم الذي فيها ولذاك لامعنى للنطو ولف ذلك وقوله مجيماعن الاشعر به القديم من دانه لا يفتقر الى علة من قبلها كأن قدعافاذاوضعنا نحن قدعامن فعل ذاته ووضعنا الذات علة الصفات فلم تصرا لدات قدعة من أجل غيرها (قلت) قدياره مأن يكون القديم مركمامن علة ومعلول وان تمكون الصفات قديمة من قدل علة وهي الذات فأن كأن المملول ليس شرط في وحود مفالقديم هوالعلة فلنقل ان الذات القاعمة بذأتها هي الاله وان الصفات معلولة فيلزمهم أن يضعوا شبأ قدعا بذاته وأشياء قدعة بغيرها ومجدوع هذه هوالاله وهذابعينه هوالذى أذكر ومعلى من قال ان الاله قديم مذاته والعالم قديم بغير أى بالاله وهم ية ولونان القديم واحد وهذاكاه فاغاية التنافض وأماقوله أن انزا لنامو حودالأمو حداله هومثل أنزالنا مركمالامركباله وانزالنام وجودا واحدابهذ والصفة أوكثير بن عالا يستعيل ف تقديرا لمقل هوكله كالم محتل فان التركيب لايقتضى مركما أيضا فيفضى الامراني مركب من ذاته كالن العلة ان كانت معلولة فانه يفضى الامراني عسلة غيرمه لولة ولاأبضاا ذاأدى البرهان الى موجود لامو جدله أمكن أن يبرهن من هذا الله واحد والماقوله اله متى انتفت الماهية انتفى التركيب وان ذلك موجب لاثمات التركيب فالاول فغيرصيم فان القوم لاينفون الماهية عن الاول وآغا ينفون أن يكون هناك ماهية على نحو أأساهية التي ف العلولات وهذا كالمجدلي صارى وقد نقدم من قولنا الاقاويل المقنعة التي نقال ف مذاالكابعل أصول الفلاسفة في ان ان الاول ايس يسم وهي أن المكن يؤدى الى موحود ضرورى وانه لا مسدرالمكن عن الصروري الالواسطة موحوده ومن جهة ضروري ومن جهة مكن وهو الجرم السماوى وحركته الدورية ومن أقنع مايقال على أصولهم أن كل حسم فقوته متناهية وانهذا المسراف السنفاد القوة الفيرمتناه يسفا المركة من موجود ايس بجسم (قال أبوحامد) مجيباعن الاعتراض الذى أوجب ان لا يكون الفاعل عند الفلاسفة الاالفلاف الذي هومركب من نفس ويدن فانفيدللان الجسم الى قوله والحسم (فلت) اما القول بان الاحسام لا تخلق الاجسام فانه اذافه ممن التخليق التكوين كان الامر الصادق بالعند وذلك انه لاينكون جسم فيما يشاهد الاعن جسم ولاجسم متنفس الاعن جسممتنفس فانه لاينكون الجسم المطلق ولوتكون الجسم الطلق اكان التكون من عدم لابعد عدم ولأتكون الاحسام المشارا اجاالا من أحسام مشارا اجواوعن أحسام مشارا اجواو ذلك مان منة قل المسم من اسم الى اسم ومن حد الى حدفية فيرحسم الماءمة الله جسم الناربان ينتقل من بحسم الماءالى الصفة التي بانتفا لهاانتفل عنه امم الماء وحد والى امم النار وحدها وذلك يكون ضرورة من حسم فاعل امامشارك التكرن بالنوع وامابا لهنس المفول بالتواطؤأ و بتقديم و أخبر وهل يفتقل شخص البعية المخصوصة بالماءالي شخص المعمية المخصوصة بالنارفيه اظروا ماتوله ولايكون البسم واسطة للمفش فخلق الأجسام ولاف ابدأع النقوس فهوقول بني من آراءا لفلاسفة على رأى من يرى

ذلك القسيرالعدم للنفس عددسالذاوكانعدميا اکان عدم می او حوده مدخدل في وحودهالات ماليساوحودهماخلف وحبودالشي لأبوجب عدمه عسدمشي ندلك الشي لايحــورأن يكون علنها المقتضية لوحودها لان العسلة المقتصمية لو حرودهاهي السادي المارته وهي لا تنعدم لاستلزامه انمدام الواجب ولاالعلل الثلاث الماقيسية لان النفس يسيطه وأثرالو حبولم سدق الاالشرط وذلك أأشرط لايخاله من أن مكون حوهرا أوعرضا قان كانء رضا فاماأن نكون محمله غيرالنفس أوالنفس والكلاط ل أماكونه حوهرافلانانعلم قطما أناخوه والمان للني الذي ليس بمدلة له لايلزم منء دمه عدمه وأماكونهء رضاغه رقائم بالنفس فهب وأولىمن الموهدر فأنالا كون عدمه مددمالما (وأما

كونه عرضاف المفس كالامو والادراكية كالافعال والانفعالات المتعلقة بالبدن فلان عدم هذا العرض اماأن لايشترط ف اعدامه للنفس انقطاع الدلاقة بينه او بين البدن أو يشترط فيدهذاك فان فم يشترط فيه ذلك فاول الاعراض بان نعدم النفس بعدمهاهي الاعراض التي كون كمالا للنفس فيدازم أن لأتبرق النفس العديمة الكمال معاليمه نكالاتبه في بعمد موته اذلا يتصوّر است قرار وجوّدا شيء دون شرطه وفو كانت كالات

المنفسشرطاف وحودها الكانت الاعراض المناهة الكافيات ورويان تدرمها وتبطاها كالنهل المركب والانفعالات عن المدن فيلزم أن لا نبق نفس شريرة مع وحودهذه الاعراض المنافية اللاعراض المكملة المالاف مأل تعلقها بالمدن ولاف حال عدم تعلقها بوالواقع خلاف ذلك وان السائر في كون العرض القاتم بها مغدما لها قطع العلاقة بينها و بين الدن فه لاقة المفس بالسدن ليست علاقة سلول العرض في الموضوع أوالصورة في المادة أوالم موفيالمكان بل

النفس وتغمر الاضافة لاوحستغسرا فيالشئ الذى هي أد فلا وكر انقطاعهاممط لاللنفس واذالم يكن اقطع هسده الملاقة مدخل فعدم النفسعلى تقدير جوازه لم يكن اعدام تلك الاعراض لماسيب انقطاع الملاقة بل لذا تها في اكان يختلف تأثرها فذلك الابطال بوحودالملاقة وعددمها فيعودهذا القسم الياقسم عدم اشتراط قطع الملاقة وقدتس بطلانه (وحوابه) أن مقال الديح ... وزان يكون المسدم وحودما ويكون اعدامها لمانعتا ومزاحمتها أماعلى محلهاأو مكانها (قولهمم) وقدتمن انالنفسحوهمرليس بحسم ولاج ماني (فلنا)قد عردت أله لم بتدين بأدايهم ماذكر وه لعدم غمامشي من تلك الادلة ولوسل الكن لانسلمان المسدم الفعر المانع على المحل أوالمكان لولم سيندع وحودهمانع عـ لي المحـ ل أوالم كان لأمكون معدما (قولهـمان العله المعطية لوجود الشئ اداكانت باقية ولامانعمن

ان المعطى اصور الاحسام التي ايست متنفسة والنقوس هوجوه رمفارق اماعقل وامانفس مفارقة وانه ايس عكن ان يعطى ذلك حسم متنفس ولاغير متنفس فانه اذا وضع هـ ذا وضع ان السماء حسم متنفس لم عكن فيها أن تعطى صورة من هذه الصورا اسكائية الفاسدة لانفسا ولاغيرها فان النفس التي فالمسم أغا تفعل بوساطة الجسم ومافعل بوساطة المبسم فليس يوجدعه لاصورة ولانفس اذكات المسمن شأن المسمان يفعل صورة جرهو يه لانفسا ولاغسيرها وهوشيه بقول أفلاطون في المبور المجردة عن المادة التي يقول بهاوهذا هومذهب ابن سيناوغ برممن فلاسفة الاسلام وحجتم أن المسم اغمايفهل فحرارةأو برودةأو رطو بةأو يبوسةوهذه هيأفهال الاحسام السعاو يقعندهم فقطوأمأ ألذى يفعل الصورا لوهرية وبخاصة المتنفسة هومو حودمفارق وهوالذى يسعونه واهب الصوروقوم من الفلاسفة برون عكس هـ قاوية ولون ان الذي يفعل الصور في الاحسام هي أجسام ذوات صور مثلهااما بالنوع وامابالبنس أمامالنوع فالاجسام آلحية هي تفعل أجسا ماحيسة على مايشاهدمن الميوانات التي بلد بعضها بعضا وأمابا لجنس فلا يتولد عنذكر وأنثى فالاجرام المهاوية عندهمهي التي تعطيما الحيأة لأنها حية ولحؤلاء حية غيرالمشاهدة ليس هذا موضع ذكر هاولا لك اعترض أبو عامد عليهم فقال ولم لا يجوزان كون ف النفوس نفوس تختص بخاصية تته بأبه أأن تو حدالا حسام وغير الاجسام يريد ولملا يجو ذان يكون فالنفوس التيهي فالاجسام نفوس تختص بتوايد سائرا امدور المتنفسة وغير المتنفسة وماأغرب تسليم ابي حامدان المشاهدة معدومة ف تكوّن جسم عن جسم وايس المشاهدةغيرهذا وأنت ينبغى أن نفهم انهمي جردت أقاو بل الفلاسقة من الصنائع البرهانية عادت أكاو يلجد أية ولابدأن تكون مشهورة أومنكرة غريدة الامتكن مشهورة والملة فأذاكان الاقاو بالابرهانية اغاتميز تالاقاو بالغيرا لبرهانية اذااء تبرت بجنس الصناعة الذى فيه النظر فاكان منهاد اخلاف مدالينس أوالينس داخلاف حده كان قولارها نداوما لم بظهر فده ذلك كان قولا غير برهانى وذاك لاعكن الابعد تجدد طبيعة ذلك الجنس المنظور فيه وتجدد الجهة التي من قبلها توجد المحمولات الذاتيمة لذاك الجنس من الجهدة التي لاتوحد لهاو تنعفظ في تقر مرتلك الحهة في قول من الاقاويل الموضوعة فى تلك الصداعة بال تعضر أبدانه سيالمين فمتى وقع في النفس الالقول جوهرى لذلك الجنس أولازم من لوازم جوهره صح القول وأمامتي لمتخطرهذه المناسبة بذهن الناظر أرخطرت خطوراضعيفا فأن القول ظن لايقين ولذلك كان الفرق من البرهان والظن الغالب في حق العقل أدق من الشعر عند المصر وأخنى من النها يقالني بين الظل والصور و بخاصة في الامو والمادية عندقوم عي لاختلاط مابالذات فيهامع مابا لعرض ولدلك مانرى ان مافهل أبوحامد من نقل مذاهب الفلاسفة فهذا الكتاب وفسائر كند وايرازها ان لم ينظرف كنب القوم على الشروط التي وضعوها أنهمفير اطبيعةما كانمن المقف أفاويلهم أوصارف أكثر الناسعن جيم أقاوياهم فالذى صنع منهذاا اشرعلبه أغلب من الخيرف حق الحق ولدالت عدر الله ما كنت أنقل في هذه الاشباء قولامن والقاويلهم ولاأستحير ذلك لولاهذا الشراللاحق للمكة وأعنى بالمكة المظرف الاشياد محسب ماتقتضيه المسيعة البرهان (قال أبوحاً مد) مجيما عن الفلاسفة فان فيل الجسم الاقصى أوالشمس الى قوله ليس

حصول معلوله اعزاجته على عن اومكان ولابد أن يكون موجودا) عنوع واعما يكون كدلك أو كان ألمانع منحصرات المانع على المحدل المحدل المحدل المحدد على المحدد على

تخلاقه وقدية الالدى يَعْنَى المدم فكون الوجودى في مقابلة عنى الوحود (فان أريد) بالوجود عى والعدى المعنى الاول فاذ كرناه من المنع متعه وكذا ان اربد بهما المعنى الدائيم من المعنى الدائيم من المعنى الدائيم الدائيم الدائيم المائي المائي

يحسم أصلا (قلت) ماأغرب كلام هذا الرجل في هذا الموضع فأنه وجه على الفلاسفة أعتراضا بانهم لايقدرون على السات صانع سوى الجرم السعاوى اذكانوا يحتاجون ف ذلك الجواب باصل لايعتقدونه واغما يعتقده المتكلمون وهوقوكم ان كون المهاءعقد ارمحد وددون سائر المقادرااي كان عكن أن مكون على الدعاء هواملة مخصصة والمخصص قديكون قدعافان هذا ألرحل قدعا لط فهذا ألمه في أوغلط فان أأهنمسيص الذي لزمته الفلاسيفة غييرا أخفسيص الذي ارادته الاشعر يتوذلك ان التغميص الذي تريده الأشعرية اغياه وتمييزا لشي امامن مثله وأمامن ضده من غيران يقتضي ذلك حكمة في نفس ذلك الذي فاضطرت الى تخصيص أحدا لمتقابلين والفلاسفة في هذا الموضع المساأراد وا بالمخصصالذى اقتصته المكمة في المسنوع وهوا اسبب الغائي فأنه ليس عندالفلاسفة كيه في موجودمن ألمو حودات ولاكيفيسة الاوهى الغابة فحالمكة التي لاتخلومن أحد الامرين اما أن يكون ذلك أمرا ضروريا فيطماع قعل ذلك الموحود واماأن بكون فيهمن جهة الافضل فانه لوكاث عندهم في المخاوقات كيدة أوكيفية لاتقتضى كهة أكانواقد نستموا الصانع انفالق ف الأوّل ذاك الى مالا يحوز نسبته الى المناع المخلوقين الأعلى مهذالذم لهموذاك اله لاعس أشدمن أن يقال ومن نظر الحامم منوع ماف كية أوكيفية لم اختارها نع هذا الصنوع هـ قده الكية وهـ فده السَّكيفية دون سائر الكيات ودون ماثرالكيفيات الجائزة فيه فيقال لانه أرآد ذلك لالحكة وعميرة فى المصنوع وكلهامنساو يهفاغاية هذاالمصنوع الذى صنعه الصانع من أجله أعنى من أحل فعله الذى هوالعابة وذلك ان كل مصنوع فاغيايفعل من أحل شيماوذلك الشي لاوحد مسادرا عن ذلك المسنوع الاوذلك المصنوع مقسدر بكمة محدودة وانكان فساعوض فيبعض المسنوعات واحسة محسدودة ولوكان أىموضوع أتفق مقتضي أي فعل اتفق لما كانت هه منا حكمة أصلاف مصنوع من المسنوعات ولما كانت ههنا صناعة اصلاوا كانت كيات المصنوعات وكيفياتها واجعة الى هوى الصانع وكان كل انسان صانعا أونقول اناللكمة اغباهي فصنع المخلوق لاف صنع الخالق نعوذ بالله من هدا الاه تقادف الصانع الأول بل نعتقدأن كل ماف العالم فهو لمسكمة وان قصرت عن كشمر منها عقوانا وان المسكمة الصناعية أغا فهمهاالعقلمن الحكمة الطبيعية فأنكان العالم مصنوعا واحداف غايذ الحكمة فههذا ضرورة حكيم واحدهوا لذى افتقرت الحاو حودها أسهوات والأرضون ومن فيها عانه مامن أحديق درأن يجعل المصنوع من الحسكمة الجحيب عدلة نفسه فالقوم من حيث أرادوا أن ينزموا انتسالق الاول أبطاوا المسكمة في حقه وسلبوه أذهنل صفاته (المسئلة المساشرة) في سيان تجيزهم عن اقامة الدايل على أن المالم صانعار عله وأن القول بالدهر لازم لهم (قال أبوحامدُ) فنقول ان من ذهب الى ان كل جسم فهو حادث الى قوله وهي قدعة (قلت) الفلاسفة تقول ان من قال ان كل حسم محدث وفهم من الحدوث الاختراع من لاموجود أى من العدم فقدوضع منى من اخدوث لم يشاهده فطوه ذا يحتاج ضرورة الى برهان فاماما حل عليهم من الاعتراضات في هذا القول حتى الزمهم القول بالدهر فقد قلنا الجواب عن ذلك فيما سلف فلامع في للاعادة وجله الامران السم عندهم سواء كان محدثا أوقد عاليس مستقلاف الوجود بنفسه وهي عندهم في الجسم القدم واجمة على نحوماهي عليه ف الجسم الحدث الا

والمددم معانماذكرف سان حكون المدم غير وحودى لايناسب هذاالمعنى (وان أريد) بالوجودي الوسودو بالعدمي العدم كا بتمادر من سياق الكازم فلاانحصارأ بضا (ولانسلم)ان الجوهر ألمان للشي الذي ليس بعسلة له لأيأزم من عسدمه عدمه وهذه القدمة انماتنيت اذائمتانالدومرالماين الشي الدى لدس بعدالة له لايكون شرطافاندا تهابها دوروعكن المناقشة فيسه ولانس إان المرص الغير القائم بالنفس أوليامن المسروه والماين فأن لأبكون عدمه معسدما لهائم قوله فانام شاترط فيهذلك فأرلى الاعراض مانتعدم النفس بعدمها هي الاعراض التي تـ كون كإلاللنفس كالرم خطابي ولشمعرى لايقوم لاثماقه شمه فضلاعن حه وأيضا لملايحوزان مكون المدن شرطالو جود النفس من المسدا بحيث يازم من انتفايه انتفاء النفس قطما كإحاز كون المدن سعض حالاته معسدما

أوجود النفس من المبداوما الدليل على ان العلاقة بينهما اضافة ما يعة لوجود النفس فقط وهوالتسدير والماعلى أصلنا) فالمدا يختار بعدم عقط وهوالتسدير والتصرف فيه هداكاه اذاجر ينامه هم على أصلهم من نفى القادر المختار (وأماعلى أصلنا) فالمدداو بعدم عجرد ارادته (وألقدول) بأن العدم نفى محض لا يصلح أثر اللختار قدعرفت ضدعة ه فيما مر (ونا قهدما) انهالوكانت كاب الفلاما الكانت قبل الفناء بأقيد الفناء بأقيد الفناء بالفدمل وفاسدة بالفوة لان كل موجود يبقى زمانا و يكون من شأنه أن يفسد كان بالضرورة قبل فساده بأفيا

بالقسعل وقامدا بالقوة أي له استعداد القساد و لابد لذلك الاستعداد من على تقوم به ولا يحوز أن يكون ذلك الحل هوا انفس لانها الاسقى عند بالفساد وما هو عند وما هو مناه و الفساد والقابل عند بالفساد وما هو عند وما هو المقدون متعداد الفساد والقابل يحب و حوده عند حصول المقبول ليكون متعداد الفساد والقابل عند المناكم المناكم المناكم عند المناكم المناكم عند المناكم عند المناكم المناكم المناكم المناكم المناكم عند المناكم عند المناكم عند المناكم ا

محردة هاذاخاف (فأن قلت)النفس حادثه فلايد لحا من استعداد قرل حدوثها ومنعدل نقوم به ذلك الاستعداد ولم لايجسوز أن كون ماهق محل لاستعدادو مدودها مح لالاستعداد عدمها (قلت) كون الشيء الا لاستحدادو حودماهو مسان القسسوام أدأو لاسيستعد أدعدمه غسير معقول بل الشي اغاركون محلا لاستعدادو جود ماهومتعلق القوامهاي مستعداله حودهأله ومحلا لاستعداد فسادهأي مستعد العدمه عنه كالجسم فاله محل لاسمستعداد وجودالسواد وهوجيؤه لو جوده أيه بحيث يكون متصفابه حال وحوده فمه وكذا محل لاستنعداد عسدمه وهوتهيؤه أعدمه عنه يحيث بكون متصفا رمدمه عنه اذافسداقدا ومنه فالنفس الناطقية وان كانت محردة في ذانها الانهامتعلفة بالبدن تعلق التسديير والتصرف

اناخياللا يساعد كيفية وجودهاف القديم كإيساعدف الجسم المحدث ولذاك تساأرا دارسطوان يبين كون الأرض مستديرة بطمائمها الزلما محدثه استمور رااسيقل منها المانثم سقلها الى الازامة وذاكف المقالة الشائية من السماء والعالم ولما أتى بالشمناعات التي تلزم الفلاسفة أخذ يجيب عنهم وهومعاند لأحويتهم فقال كل مالاعلة اله ألى قوله هؤلاء (قلت) كل ههذا قدوقع الجواسعة والتعريف عربته من الاقاو مَل المصديقية فلامعني لاعادة الكلام في ذلك وأما الدهر به فالمس هوالذي اعتَّدت عليه وذلك أنها أأنقطعت الدركات عنده الماخرم السماوي وانقطعه التسأسل طنت انه قدا ثقطع بالمقول ما انقطع بالمس وايش كذلك وأما الفلاسفة فانهما عتبروا الاسباب حتى انتهت الى المرم السماري مم اعتبروا الاسماب المقولة فافضي بهمالامرالي موجود ليس بجعسوس هوعلة ومدا ألموجود المحسوس وهومه في قوله تعالى وكذلك نرى أبراهم ملكوت السموات والارض الآبة وأما الاشعر به فانهم حدوا الاسباب المحسوسة أي لم يقولوا بكون بعثنها أسبابا لمعض وحملوا عله الموجود المحسوس موجود اغبر محسوس بنوعمن الكون غرمشا هدولا محسوس وأنكر واالاسمات والمسمات وهونظر خارجءن الانسان غياه وأنسان ( كال أ يوحامد ) معاند للفلاسفة في قوله مغان قيل أن الدايل على إن الجسيرا في قوله لاأصل له (قلت) قد تقدم من قولنا انه اذافهم من واحب الوجود ما ليس له علَّه وفهم من يمكن الوجود ماله علة لم تكن تسمة الموجود بهذين الفصلين فان المحصم أن يقول ليس كاذكر ول كل موجود لاعلة له المن إذا فهم من واحب الوجود الموجود العنبر و رى ومن الممكن الحقيق أفضى الامرولا بدالي موجود لاعلة أموه وأن يقال اذكل موجود فاماأن يكون بمكنا أوضروريا فان كان بمكنا فآه علة فأن كانت تلك العلمة من طبيعة المكن تسلسل الاحرفيقطع المتسلسل بعلة ضرورية ثم بشأل في تلك العلم الضرورية اذاحوزا مناانمن المنروري ماله علة وماليس لهعلة فانوضيت أأسلة من طبيعة المنروري الذي له علة لزم التسلسل وانتهسي الامرالي علة ضرو رية ليبس فحاهلة وإنما أرادا بن سينا أن يطابق بهذه القسمة رأى الفلاسفة فى المو حودات وذلك ان الجرم السماوي عندالجميع من الفلاسفة هومتروري مقدره واماهل الضروري يقبره فيه امكان بالاضافة الى ذاته ففيه نظر ولذلك كأنت هذه الطريقة مختلة اذأسلك نيهاهذا المسلك فأمامساكمه فهومختل ضرورة لانه لم ينقسم الموجود أولاالى الممكن الحقبقي والعنبر ورى وهي القسمة الممرونة ما اطسع للوحودات (شمَّة النَّا بوحامدً) مجسداً للفلاسفة في قوله معلى أنَّ الجسم ليس بواجب الوجود بذاته الكونه له أخراءهي علته فان قبل لا مذكر ان الجسم الى قوله أصلا (قلت) هذا الفول لازم لزمالاشك فيمان سلك طرقة واحسالو حودفي اثمات موجود ليس محسم وذلك أن هذه الطراءة فلم تسلكها القدماء وأغاأ وصل من سلكها في أفلنا ابن سينا وقد قال انها أشرف من طريقة القدماء وذلك أنااة دماءا غاصاروا الى اثبات موحود ليس بجسم هومبد أللكل من أمور متأخرة وهي المركة والزمان وهذه الطريقة غضى اليه فيمازعم أعنى الى أثبات مو جوديا لصفة التي أثبتم اللقدماء من النظرف طبيعة الموجود عاهوه و جودولوا قتضت لكان ماقال صحيحا الكنم اليست تقتضي وذلك ان واحب الوجود بذاته اذاوضع موجود افغانة ماينتني عنهأن بكون مركدا من مادة وصورة وبالجلة أن يكون لهحدفاذا وضع موجود أمركبامن أجزأء قديمة من شأنها أن يتصل بعضها بيعض كالخال ف المالم

لاستعمال كمالاتها بواسطته فيكون المدن محلالاستعداد تعلقها به وتصرفها فيه راسا توقف تعلقها به على و جودها في نفسها كان هد االاستعداد على المستعداد على المستعداد الاستعداد الدنسو بالفرض الى وجودها في نفسها فهذا الاستعداد كاف الفيضان الوجود عليها متعلقه به ولاحاجة في ذلك الى استعداد كاف الفيضان الوجود هافي نفسها أو تنامه بالمدن لا نهامه بالمدن له ما يستعدا الماه ومها من اله و كاجاز أن يكون المدن له مجلاً

لاستعداد تعاشها به كذلك محوران يكون علالاستعداد انقطاع تعلقه أبه اذا توجعن المزاج الصالح لان يكون محلا المديرها وتصرفها الكن المن المناف المن

واجزائه صدق على المالم وأجزائه انه واحبالو حودها الاواذا المناان ههذام وحوداه وواحب الرحود وقد قلنا نحن أن الطر يقة التي سلكها في الدات مو حود بهذه الصفة الست رهانية ولا يفعني بالطسع البهاالاعلى الحوالذي قلناوأ كثرما بلزم هذا القول أعنى ضعف هذه الطر وقة عندمن بمنع أنههنآ جسما بسيطاغ برمركب من مادة وصورة وهومذهب المشائين لان من يضمع مركبا قديما من أجزاء بالفدل فلامد أن يكون واحد أبالذات وكل واحدف شئ مركب فهومن قمل وأحد بنفسه أعنى بسيطاومن قبل هذا الواحد صاراله الم واحداولذلك يقول الاسكندرانه لابدأن يكون ههذا قوة روحانية سار يه في أجزاء المالم كابو حدف أجزاء الميوان الواحدة ووتر بط أجزاء بعضها بمض والفرق ههذا أزالهاط الذى فاله المقديم من قدل ان الرابط قديم والرياط الذي بين أجزاء الميوان مهناكاش فاسد بالتخص غيركاش ولافاحد بالنوع من قدل الرباط الفدح من قدل اله لمعكن فدوان مكون غيركائن ولا فاسد بالدعص كالمالف المالم وتدارك أخالق تغالى هذاالذة صالاتى لمقه بهذا النوع من الممام الذى لاعكن فيه غسر مكايقوله أرسطاط اليس ف كتاب الميوان وقدر أبناف هددا الوقت كثيرامن أصاب ابن سينا وضع هدذا الشك قد تأرقواعلى ابن سيناهد ذا الرأى وكالوا انه ليسرى ان ههذا مفارقا وكالوا أنذلك يظهرمن قوله فواجب الوجودف مواضع وانه العسني الذي أودعه في فلسفته المشرقية قانوا واغما مماها فالسفة مشرقية لأنهامة هبأهدل المشرق فأنهم ونان الآلفة عنسدهم هي الأجرام السماو يه على ماكان يذهب اليه وهم مع هذا يضه فون طريق ارسطوف اثبات المسدا الأول من طريق المركة وأماض فقد تكامنا في هذه الطريقة غيرما مرة وبينا الجهة التي منهايقم الميقين وحللنا جميدع الشكوك الواردة عليها وتكامنا أيصناءكى طريقة الاسكندر فحذاك أعنى الذي اختياره فيكتابه الملقب بالمبادى وذلك انه يظن انه عدل عن طريقة ارسطوالي طريقة أخرى الكنما مأخوذتهنالسادي التيبينهاارسطو وكلتأالطر يقتينصحة ليكنالطريقةالاشهرفي ذلكهي طر يتمارسطاطالبس والكن اذاحققت طريقمواجسالو جودعندي على ماأضه مكانت خماوان كانفي الجمال محتاج الى تفصيل وهوان بتقدمها العلم أصناف المكنات الوحودف الجوهر والعملم بأصداف الواجسة ألوجودف الجوهر وهدنه والطريقة هي ان نقول ان المكن الوجودف الجوهر المسمان بجبأن يتقدمه واحبالوحودف المرهرالمسعاني وواحدالو جودف الموهر المسعاني يجب أن يتقدمه واحب الوجود باطلاق وهوالذى لاقوة فيه أصللا فالبوهر ولافء يرذلك من أنوع المركات ومأهوكذ التفليس عسم عمشال ذلك أن الجرم السهاوى قدطه رمن أمره أنه واجب الوجودف الموهرالمسماني والالزم ان مكوب هذالك حسم أقدم منسه وظهرمن أمرواته عكن الوجود فالمركة التى فالمكان فوجب ان مكون المحرك له واحد الوجود ف الموهر والا يكون فيه قوة أصلا لاعلى مركة ولاعلى غيرها ولايوسه ف محركة ولاسكون ولا غه يرذلك من أنواع أانف يرأت وماهو بهذه الصفة فليس بجسم أصلاولاقوة فبسم وأجزاء العالم الازلية اغاهى واجبة الوجودف الجوهر امايال كلية كالحال في اسطة سات الاربع والمايا الشخص كالخال في الاجرام السماوية (السئلة الحادية عشر)فة عيزمن يرى مهدمان الاول وملم غيره و والم الاستناس والانواع بدوع كلى (قال أبوطمد)

الفسادع لي تداس قدول المسم الاعراض المالة فيه بل معناه أن ذ الثالثي منعدم في الدارج وطريان أ افسادوادا حمد لذاك الشئفالعقل وتصور المقلمعه المدم اللأرجى كان المدم اللارجي قاعًا بهف العقلعلى معى الله رتهرف به فيحد نفسه في آلعقل لافي اللاارج اذليس فالغارج شئ وقبدول عدم قائم بذاك الثي فيحوز أن سكون استعداد فسأده الاغاسة الابازم كون النفس مادية (ولو سيلم)أن القابل للفساد مسوحوده عندحه ول الفساد) والكنالانسلاله يلزمهند كون النفس مادية واغايلزم ذلك لوكان عهل استعداده سادها حسماأومادة جسمية وهو منوعولم لايحوزان كون مجرداقاتما بنفسه أومحلا للنفس أوحزامنها محملا لمزما الآخر (لايقال) اداكان داك الحدل الماق مجرداقائما بنفسه كانت عاقلة لماشت أن كل محرد قائم منفسمه عافل وكانت هي أأمغس لأمحلا النفس

ولاجزءمنها محلالجزئها الآخراذلامه في للمفس الالجوه والعاقل المتعلق بالبدن هذا حلف ومع ذلك فنقول فنقول فالمطلوب حاصل وهو بقاء جوهر محرد عاقل بعد فناء البدن (لانانقول) لانسلم ان كل جوهر محرد قائم بنفسه عاقل (ولوسلم) فلا نسلم لز وم كونه هي المنفس هي التي بشاراليما بايا وتكون مديرة فيه لا مجرد الموهر المناقل المتعلق كان و يجدو زأن يكون الشاراليم بانا والمدبر في البدن مركبين من جوهر من أحده الحال في الآخر و يكون كل منهده اعافلا مع انه لا يكون و

شى مهم النفس قلا بلزم معالى مهم لان مطاوع مهم قاء النفس بعد المؤن لا مقاه جوفر مجرد عافل بعد البسدن مقالقا (والألم) عن الاسسلام الغزالية قر را لوجه الثانى بأن كل ما ينعدم بعد الوجود فا مكان المدامه سابق على العدامه كان ما يحدث بعد العدم المؤنّى به وجود مسابق على وجود و وكان المكان الوجود وكان المكان العدم وصف أضاف لا يقوم الابشى يكون امكان بالاضافة اليه كذلك المكان العروب وسود الضاف لا يقوم الابتى المكان الموجود المكان المكا

الطارئ على معنى اله يكون وجؤد ذلك الخادث قيسه كذلك الشئ الذي يكون عدلامكان عدم ماسعدم قابل للعدم الطارئ على مدى أن عدم الأمر النعدم يكونءنه والقاءل يحب اجتماعهم مالمقدول والامر الذى سنمدم لايستىمع المدمنتين أن يكون فيه أمر رقدل العدم الطاري ومكون هوحامل امكان ذلك المدم قسل طريان العدم فمأزم تركب النفس منحامل امكان العدم والمنعدم عنهمع أن النفس مسطة لاتركب فيهاوان فرض فيها تركب أنعن النقدل الكلام الى المادة النيهم الاصل الاولان لاندأن تنتهى الى أسل لاركونفه مركب والالزم تركمهامن أمورغمسير متناهبة فعدل العدم على ذالك الاصدل وهوالمسمي بالنفس (تمقال) وعكن تفاع هذا بصسيعه احرى ودوان توءالوجود للسي تسكون تمل وحودالشئ ولادامعه فان فوة الانصار السوادمث الاموجودة ف المناقيل أنصبار السواد

فنقول أماالمسلمون الى قوله لاحداث العالم (قلت) هذا الفول اغاقدمه توطئه اليقاس بينه و بين قول الفلاسفة في العار القديم الكون هذا القول اقنع في ادعًا (أي من قول الفلاسفة وذلك أن المسكامين ذاحقق قوهم وكشف أمرهم معمن بندي أن يكشف ظهرأنهم اغاجماوا الالهانسا فأزايا وذلك انهم شبهواالعالم بالمسنوعات التي تمكون عن ارادة الانسان وعله وقدرته فلماقيدل لحمانه يلزم أن يكون جسماقالواانه أزلى وانكل جسم محدث الزمهم أن يمتعوا انسانا في غيرمادة فعالا فيسع الوجودات قصاره ذاالقول قولامنا الياشعر بإوالاقوال المثالية مقنعة جدا الاانها أذانعقمت ظهر آخوتلا فاوذلك الهلاشي أبعد من طماع الموجود الكاش الفاسد من طماع الموجود الأزلى واذا كان ذلك تذلك لم بصم ان يوجدنوع واحدمخنلف الازاية وعدم الازاية كالمختلف الجنس الواحدف الفصول المقسونة له وذلك الاتباعدالازلى من المحدث أبعد من تماعد الانواع بعضها مع بعض في كمف يصح أن منتقل الحكم من الشاهدالي الفائب وهمافي غارنا المنادة واذا فهم معنى السفات الموحودة ف الشاهدوف الغائب فلهر إنهمابا شمترال الامم اشسترا كالايصع معه النقلة من الشاهد إلى الفائب وذلك ان المياف الزائدة على العدقل فالانسان ايس تنطلق على شئ الاعلى القوة المحركة فالمكان عن الاراد أوعن الادرالة الحاصل عن الحواس والحواس بمتنعة على السارى تعالى وأيعسد من ذلك الحركة في المسكان وأما المتسكلمون فأخهم يعنعون حواس البارى تعالى من غير حاسة وينفون عنه الحركة باطلاق فاذن اماأن لابثيتوك للمارى تعالى معنى الحياة الموجودة للعيوان التي هي شرط في وجودا لعار للانسان وأماأن يحملوهاهي نفس الادراك كاتفول الفلاسفة ان الادراك والملق الاول همانفس المياة وأمضافات معنى الارادة في الميوان هي الشهوة الباعثة على الحركة وهي في الحيوان عارضة لتمام ما ينق هما في ذاتهماوالمارى تعالى محال أن كون عنسده شهوة لمكان شئ سنقصسه فيذاته حتى ككون سساللمركة والفعل الماف نفسمه والمافى غيره فكرف يتخيلوا ارادة أزاية هي سبب لفسعل محدث من غيران تزيد الشهوة فوقت الفعل أوكيف يتخللوا ارادة وشهوة حالهما قبل الفعل وفي وقت الفعل وبعدا لفسعل حال واحدة دون أن يلحقها تغير وأيضا الشهوة من-يتهي سبب للمركة والمركة لاتوجد الاف جسم فالشهوة لا توجد الا في جسم متنفس فادن ليس معنى الارآدة في الاول عند الفلاسة فه الاان فعله فعل صادرعن علم فالعلم منجهة ماهوعلم بالضدين بمكن أف يصدرهنه كل واحدمته ما و بصدورالافصل من الصندين دون الآخر عن المالم ما يسمى المالم فاضلا ولدلك يقولون في الماري تمالي ان الاخص به اللاتصفات وهوكونه عالمافاضلاقادرا و مقولون النمشاشة مجارية فالموحودات يحسب عله وان قدرته لاتنقص عن مشدته كاتنقص في المشروف كله قول الفلاسفة في هذا الماب واذا أوردوا هذا كماأو ردناه بهسذه الحجيج كان قولامقناء الابرهانيا فعليك أن تنظر في هـ ذه الاشـياء ان كنت من أهل السيهادة التامة في مواضعها من كتب البرهان أن كنت عن تعلت الصنائم التي فعلها البرهان فأن الصنائع البرهانية أشبه ثيئ بالصنائع العملية وذلك انه كالاعكن من كان من غير أهل الصـماعة ان يفعل فسكا الصناعة كذلك ليستكن من لم يتعلم صنائع البرهان ان يفعل فعل صناعة البرهان وهو البرهان بعينه بلهذه المسناعة أحرى بذلك من سائر الصنائع واغاخالف القول في هذا العمل لان

و 12 منافت سابنرشد كه بالفعل فاذاحصل المارالسوادبالفعل لم تدكن فقة أبصار ذلك السوادمو جودة عندوجود ذلك الابصار فلوانعذم الشئ الدسيط الكان المكان العدم حاصلالدلك الشئ قبل العدم وهوالمرادبالقوة وامكان الوجود أيضا حاصل قبل العدم فان ما أمكن عدمه أيس بواجب الوجود فهو يمكن الوجود في تمع في الشئ الواحدة وقرة وجود نفسه مع حصول وجود ما لفعل وذلك يؤدى الى أن يكون الشئ الماقي بالقوة والفعل معاوج المتناقضان (ثم قال رجمه الله تعالى) ردا على ماذكر ممن المدليل

غَضِّتُهُ التلبيس وصفهم الاسكان وصفاه ستفعيا علاية ومبعوقد تبكله فاعليه عسد اماذكر هوايه نظر (أما أولا) فلان مأأو زده عَنَّ التقرير التأفيل ومنابق كلام القرق في منظر المنابق كلام القرق في المنابق المنابق كلام القرق في المنابق المنابق المنابق والقرق في المنابق المنابق والمنابق والقرق والمنابق والمنا

الممل هوقمل واحد فلايصدر ضرورة الاعن صاحب الصناعة وأصناف الاقاديل كثيرة فيما برهانية وغير برهاتية والغير البرهانية لما كانت تتأتى بفيرصناعة ظن الاقاو بل البرهانية الماتتأتى بقرصناعة وذلك غلط كدمر ولذلك ماكان من مواد المنائم البرهانية ليس عكن فيها قول غيرا القمول الصناعي لم عكن فيها قول الالصاحب الصناعة كالحال في صنائع الهندسة والذلاك كل ماوضعنا في هذا السكاب قليس هوتولاصناعيا رهانيا واغله وأفعال غيرصناء بمصنها أشدافناعا من بعض فعلى هذا يذبغي أن وفهم ما كنيناه ههذا ولدلك كأن مذا الكاب أحق باسم الهافت من الفرقني جيما وهذا كله عندى تعدعلى الشريعة وقص عالم تأمر بعشر بعة الكون قوى البشرمة صرة عن هـ فاوذ الا أن ادس كل ماسكت عندالشرع من العلوم يحب أن يفحص عنه ويصرح للجمهور عبا أدى السدالغظر الهمن عقائدالشرعانه بتولدعن ذلك مثل هذاالتعليط العظم فينبغي أنعسك من هدنه الماني كل ماسكت عنه أأشرع ويورف الجهوران عقول الناس منصرة عن أخوض ف هذه الاشماء ولايتعدى التعليم الشرع المصرخ به ف الشرع اذهوا لنعلم المشترك للحمية عالمكاف ف بلوغ ذلك وذلك انه كما انالطبيب اغمايفحص من امرااصمة على القدر الذي يوافق الاسماء ف حفظ معتمم والمرضى ف ازالة مرضهم كذلك الامرف صاحب الشرع فالعاغان وف الجهورة ن الامورمقدا رما تعصل لهم به سعادتهم وكذلك الحال في الامور العملية والكن الفحص في الامور العملية عماسكت عنه الشرع أتم وخاصة فالواضعالى يظهرانهامن جنس الاعمال الى فيهاحكم شرعى ولداك اختلف الفقهاء فاحذاللنس فنهممن نغي القياس وهماالفلاهرية ومنهم من أثبته وهمأهسل القياس وهسندا بعينه هولاحق في الامورالمملية وأعل الظاهرية فى الامورالعملية أسعد من الظاهرية فى الامورالعلية والسائل من المفاصمين ف امدال هذه الاشهاء ايس يخلوان يكون من أهل البرهان أولا يكون فأن كان من أهل البرهان تبكلم عنسه على طريقية البرهان وعرف أن هذا النعومن التبكلم هونتاص بأهل البرهات وعرف بالمواضع التى نسه الشرع أهل هذا الجنس من العلم على ما أدى اليه البرهان واللم يكن من أهل البرهان الا يخلوان يكون مؤمنا بالشرع أوكافرامان كان مؤمنا عرف آن التسكلم ف مثل هذه الاشياء حرام بالشرع وانكان كامرالم يمدعلي أهدل البرهان معائدته بالحيج القاطعة له هكذا ينهني أن دكون عاصل صباحب البرهان في كل شريعة و بحاصة شريعة ماهـ في ها التي ما من سكوت عنه ويهامن الامورالعلية لاوقد تبعااشر ععلى مابؤدى المعاليرهان فها وسكت عنها فالتعليم العام واذقد تغرر هذاه ترجيع الى ما كأنسد له تمادعت اليه الضرو رة والافالله العالم والشاهد والمطلع اناما كانسخس ان نتيكام في هذه الاشباء هذا الحدومن النيكام ولما وصف ابوحامدا لطرف الحامة الثيت المتيكام وت صفة العلم وغيرها على أنه في غاية البيات لكونها في غايه الشهرة وفي غاية السهولة في التصديق بهاأ حدّ يقادس بنتم ماو بين طرق الفلاسفة عده الصفات رذاك مل على فقال محاطما لاعلاسفة عاما أنتم تم قال وحاصل مآذكر وابن سينا ثمل احكى تولهم قال راداعليهم فنقول قوا كم الدقوله فعا الدايدل عليه (قلت) اولمافه مذا الكلام من اختر اللحكاية المذهب والحجة عليه الماأوردفيه من المقدمات التي أوردهاعلى انهاكالارائل هي عندهم نتائج عن مقدمات كذيرة رذلك الهلا تبَّن عندهم ان كل مو حود محسوس مؤلف من مادة وصدورة وأن الصدورة هي المني الذي به صارا او حود

الوحود)لايفيدالطاوب لان اللازممنه عوامكان الوجودعمين مقابسل الوحوب والامتناع وهو اس عطاوب والطاوب امكان الوحودعه في مقابل الغدل وهوليس بلازموان أر مدماه ومقابل الوجوب والأمتناع فللفسادق احتماعهما مع الوحود مالقعل ال بحب الاجتماع لان الامكان برقدا المني لازم للاحية المكتة لاينفك عنراعال (وأمانانيا) فلان الظاهرمن تقريره الاول انماذكر واستدلال مامكان عدمشيءنآخر وامكان عدم شيءن آحر وادفيقتض وجودداك الآخر يسل مكامه امكامه لكن عدم الشي عن آخر يقتضى كون ذلك الآخر تحلا الماأتعدمعنه قيسل الانعمام تمكونه نحملا المسدمه وقت الانعدام اذ عيدم المرجودع اليس مح لاله غيرهم قول ولا متصور كونالشي العدم محلا اوجود حارجى فتعبن كون ذلك المحل موجودا خارحسا ولأعضره كون الامكان اعتماراعقلمابل

العديم فالردعليه أن يقال المناان امكان عدم شئ عن آخر يستدى محلا مجامه لذلك موجودا المستم في المستمة المستمة الم المكان عدم السواد عند الكن هذا الامكان اغا يكرن الما يتعلق وجوده عمل (وأما مالا يتعلق وجوده عمل) فليس له الاامكان عدمه في نفسه و حمله المسالاذ الثالث الشئ المناف المناف

بالاعراض المالة فيه بل معناه ان ذلك الشيئينه مدم بطريات الفساد على ماقر وناه فيما مدقى (فان فلت) كل سادت في وعثمل الوجود بالمحراض المفالة في من المتعداد من محل ولا يجود بالمحل المنه لا يدمن استعداد المن على وجود مولا ولا مراهما يبالا سقالة قيمام استعداد الشيء أيدا من أن يكون محله شيأ يتعلق الاستعداد الشيء أيدا من أن يكون محله شيأ يتعلق به وجود الحادث وهوا لمحل فيتم الدايل و يندفع المبواب (فات) لانسلم ان كل حادث من المدادمة والمحلفية على المداد المتعداد المتعداد المعنادة والمحلفية على المدادمة المدادمة والمحلفية والمدادمة والمحلفية والمدادمة والمحلفية والمحلفي

وحوده فأنه مسيعل أن المدأموجم لأمحتاروة عرفت اله عرثانت (ولو سل انكل حادث لابداله من استعدادسابق على وحوده فلائدار كونع وجوديا والهعثنع قياممه مذاك الخادث وأن سسلم ذاك فلانسل قيام استعداده عجله فان النفس عندهم حادثة ولس استعداد وحبودها فاشاعطهااذ السرافاء لعندهم بل أغيادقوم اسسستعدادها بالمددناتذي تتعلق به النفس تملق التسديير والنصرف

وفعدل في إطال قوله منفى البعث وحشرالا جساد كه واعلم ان الأقوال المكنة في أمر المعادلات بدعه كل خسسة وقدة هب الحاد المعاد المعالمة المعاد المعالمة المعادة وهدم أكثر أهل الاسلام الماد وهدم الكثر الماد ا

موجود أوهى المدلول عليما امابالاسم والحدوعتما يصدرا الفعل انداص عو حودمو بحودوه والذي دل على وجود الصورف الوجودوذاك انهم لما الفواللواهرفيا قوى فاعلة خاصمة بموجوده وجود وقوى منفعلة اماخاصة وإمامه متركة وكان الشئ ليس يمكن أن يكون منفعلا بالشئ الذي هو به فاعل وذالتان الفعل نقيض الانفعال والاضدادلا بقيل بعضها بعضا واغيا بقدلها المامل لحياعلى جهية التعاقب مثال ذلك أن المراوة لا تقدل البر ودة واغيا الذي رقبل البرودة الكسيرا لحاريان تنسير عنه المرارة ويقبل البر ودقو بالمكس فلما الفواحال الغمل والأنفعال بهدنده المأل وقفواهل التجييع الموجودات التي مهذه الصفةم كمةمن جوهر بنجوهر هوقدل وجوهره وقوة ووجدواان الجوهر الذى بالفعل هوكال البوهرالذي بالقوة وهوله كالنهايه فالكوناذ كان غير عمز عنه بالفعل ممل تصفحواصورا اوجودات تبين طمأنه بحب أن يراقى الامرف هذه الواهرالى بحوهر بالغمل عرى من المادة فازم أن تكون هـ ذالدوه رفاء لاغير منف لأصلاولا يلقه كلال ولاتمب ولافساداذ كان هذا اغسالحق الجوهر الدى بالفعل من قبل اله كآل الجوهر الذى بالفوّة لامن قبل المفقدل معص وذلك انه لماكان الجوهرالذى بالفؤة انما يخرج الحالفه ل من قيدل جوهره و بالفعل لزم ان ينتهمي الامرف الموجودات الفاعلة المنفعلة الحاجوه رهوفعل محضوات ينفطع النسل بهيذا الموهر وسأن وجود هذاالبوهرمن جهةماهومحرك وفاعل بالمقدمات الدائيه الناصمة وموحود فالمقالة الثامزةمن المكتاب الذي يعرفونه بالسماع الطميعي فلما أثنتوا هذا الجوهر يطرق خاصية وعامة على ماهومهلوم ف كتيم منظر واف طسيعة المورا لمحركة الهيولانية نو جدوابه صنها أقرب الى الفعل وأبعد جمايالفوه الكونها متبرثة عن الانفعال أكثر من غبرها الذي هوعلامة المادة القاصة مواوأ افوا النفسر من هذه الصو رأشدها تبرأعن العادة بخاصة المقلحي شكوافيه هلهومن الصورالماد يفأوليسمن الصور المادية والماالتفتوأمن الصورالمدركة منصو والنفس ووحدوها متبرثة عن الهوك علواان علة الادراك هوالتبرى من الحيولى والم وجدوا المقل غبر منفعل علوا ان العلق كون الصورة حمادا أومدركة ليسشيأ اكثرمن أمهااذا كانت كالمابالفؤة كانت جادا أوغ يرمدركة واذا كانت كالا محصنالاتشوبهاالفؤة كانتءغلا وهذا كلهقد ثبت بترتيب برهاني وأقيسة طلسمة ليس عكن أن تتبين فهذا الموضع التين البرهاني الالواجم ماشأنه أن يكتب في كنب كنبرة مختلفة في موضع واحدودات شي العرفه من أرباض في صفاعة المنطق أوفى ارتياض وأنه غير مكن فن هدد الفومن الطرق وقفوا على أن ماليس منفه لا أصلافه وفعل وليس تجسم لان كل منف مل جسم عند هم في مادة قو حده الاعتراض على الفلاسفة في هذه الأشياء اغما يحب أن يكون في الأواثل التي استعملوها في بيان هذه الأشياءلاف دنده الأشياء أغفسها التي اعترض عليهم هذا الرحل فهذا وقفواهلي أن هيذامو جوداهو عقل محض ولمارأوا أرصاا انظام ههذاف الطميعة وف أفعالها يحرى على النظام العقلي الشبيه بالنظام الصناع علواأن ههنآء قلاه والذي أفاده مذمالة ويالطبيعية ان يحرى فعلها على نحو فعل العقل فقطعوا من هـ ذين الأمرين على أن ذلك المو حود الذي هوءة ل محص هوالذي أفاد الموجودات الترتيب والنظام للوحودف أسالها وعلوامن هذاكله أنعقله ذانه هوعقله الموجودات كلها وانعثل

بالحقيقة هوالنفس الناطقة المجردة واغدالبدن آلة فانسته مله وتتصرف فيه الاستكال حوهرها (وثالثها) شوت المعادين الروحاني والجسماني جيعاوه وقول من أثبت النفس الناطقة المجردة من الاسلاميين كالامام هذا لاسلام الفزالي والحافيي والراغب وأبي زيد الديري وكثير من المتصوفة (و رابعها) عدم شوت شئ منهما وهو قول قدماء الطبيعين الذي لا يعتدم مرولا بمندم المفال المتولات النافس المتولات المتولية في المناطقة المناطق عى المزاج فتنفذم عندا الوسّة يستنفيل اعادتها أوهى جوهر باقى بعد فسادا لمدن فيكن المعادسين تشولها كان الغُرض ابطال ماذكر المستنفذ مع المستنفذ من المستنفذ المستنفذ والمستنفذ والمستنفذة والمستنفذة والمستنفذة والمستنفذ والمستنفذ والمستنفذ والمستنفذة والمستنف

هذاالموجودايس مايعقل من ذاته هوغر مايعقل من غبره كالخال فى العقل الانساني وأنه لا يصح فيه النقسم المنقدم وهوأن يقال كلء قل فأماأن يعقل ذاته أرغيره أو يعقله سماجيعا ثم يقالمانه انعقسل غيره فملوم المويمة لذاته وليس بحب أن يعقل غبره وقد تكلمنا في هذا فيما تقدم وكل ماتكام فيهمن القياس الشرطى الذى صاغه على تأوله فليس بصيح وذلك ان القياس لا يصم الاحتى شبين المستشي منيه والأزوم بقياس حلى امازا تدواماأ كثرمن واحمدوالقياس الصيح الشرطي ف هذه المسئلة هو هكذا أنكأن ماأيس يعقل وهوفي مادقف اليسق مادة فهو يعقل وذلك اذاتين صعة همذاالاتصال وصفالسنثني وهي أأقدمآت الق قلناانهاء ندهم نتائج ونسماهذا الرحل أأيهم على انهاعندهم أوائل أوقر سقمن الأوائل واذا بأقل ماقلناه كان قياسا تعيم الشيكل صحيم القدمات اما صحفة شكاء فانالذى استثنى منده ومقابل التالى فأنتج مقابل المقدم لاكازعم هوانهم استثنوا مقابل المقدم وانتحوامقابل آلتالي اكن أماكانت ايست أوائل ولاهي مشهو رة ولايقع في بادى الرأى بها تصديق أتت في عام الشيناعة لاسماعند من فيسم قط من هذه الاشياء شيأ فلقد شوش العلوم هذا الرجل تشو بشاعظيه الحرج المرعن أهله وطريقه (كال ابوسامه) الفن الثاني قولنًا آنا وان لم نقل الى قوله ولامانع منه (قلت) استفتاع هذا الفصل بان حكى عن الفلاسفة شيأ شنيه اوه وأن المارى تعالى ليس له ارادة لآف المادثات ولاق الكل الكون فعله صادراءن ذاته ضرو وأكصدو والمنوء من الشعس تمكىءنهم أنهم كالوامن كونه فاعلا لزمأن يكون عالماوالفلاسفة ليس ينفون الارادة عن البارى تغالى ولايئبتون له ألارأدة البشرية لان ألارادة ألبشر ية اغساهي لوجود نقص في ألمسريد وانفعال عن المرادفاذاو جدالمرادله تماأخةص وارتفع ذلك الانفعال المسي أرادة وأغيا يثمتون لهمن معنى الارادة ان الافعال السادرة عنه مي صادرة عن علم وكل ماصدر عن عدم وحكمة فهوصادر بارادة الفاعل لاضرور باطبيعيا اذليس بلزم عن طبيعة المرصدور الفعل عنه كالحكى هوعن الفلاسفة لانه اذاقلنا انه وماله المندين لزم أن يصدر عنه المندان معاوذات محال فصدو واحدا اصدين عنه يدل على صفة والمتماعل العلم وهي الارآدة هكفا ينبغي النيغهم ثدوت الارادة في الاقل عند الفلاسفة فهوعندهم عالم مريدعن علمضرو رةوأماقولمان الغمل قسمان اماطيبي واماأزادى نياطل يل قعله عندا لفلاسفة لاطبيع بوجه من الوجوه ولا ارادى باط لاق بل ارادى منزه عن النقص الموجود ف ارادة الانسان وإذاك أسم الارادة مقول عليهما ماشتراك الاسم كالناسم العلم كذلك أعنى العلي القديم والدادث فان الارادة في الميوان والآنسان انفعال لاحق لهماعن المرأدفه سي معلولة له عنه هذا هوالمفهوم من ارادة الانسان والبآرى تعالى منزه عن أن يكون فيهم مهم أولة فلا يفهم من معنى الارادة الاضرورة الفعل مقترنابا امل وان الملم كافلنابا اصدين قنى الملم الاقل بوجه ماعلم بالصدين ففعله أحدا اصدين دليل على انههناصفه أخرى وهي التي تسمي ارادة الوجه الثاني (قال أوحامد) وهوانانسارالي قوله الاحواب لهم عنه (قلت) المواب عنه أن يقال ان الفياعل الذي عليه في عابة التمام بعلم ماصدرعن ماصدرمنه وماصدرمن ذلك الصادرالى آخرماصدرفان كان الاول فعاية المسلم فعبب أن يكون عالما إبكل ماصدرعنه يوساطة أوبغير وساطة وايس يلزمعنه أن يكون علممن يحنش علمنا لان علمنا نافص ومتأخر عن المعلوم (مُمَال أَنوحًامد) عجيدًا عن الاعتراض ألذي اعترض على الفلاسفة فقال فان قيلًا

ادراك وندل لوسول ماهو آخه وشرعندالدركمن حبث هوآفة وشروكاان الكل قوة مسن القوى المدنية كإلاوآفة بخصان بهافات الذائف كالاهو تبكيفها بكيفية المسلاوة مثلاسواء كأنت مأخوذة من مادة خارجية هي شي حيلوأوكانت حادثة في المصولا عندساهاي فأنكلم ما فافادة اللهة متساوبان والساصرة كأل هومشاهـــدتهااللالوات المسنة والاشكال الحدلة والسامعة كالهواستماعها للاصوات الرخيمة والنغمات المتناسة وللامسة كال هموادراكما للكنفهات المناسبة واسهاالسطوح البنة الناعة فكذلك للنفس الناطقة النيهي حوهرهاقه لكال وآفه يخصان بهاوكالهاأن يتمثل فيها صدو رالموجودات مستدأمن المداالاول حل ذكره وسالكا العالعة ول ثمالنف وسالهماو رتثم الاحوام العلومة بهما أتمهأ وقواها عمادون ذاك الى أن يتمثل فيهاصو رجيم مه الوماته المرتبة غثلا

يقينيا خاليا عن شوائب الظنون والأوهام وآفتها هي أن تكون منتقسة بعندما هوالواقع والتنت بعد وجدانه وتألمت بحصوله والرده ليم بان عشل المعقولات والمناف كالاللغة سالانسانية لاشتاقت الى حصوله عند فقده والتذت بع عند وجدانه وتألمت بحصول المنادله فانكل قوة تلتذ بكالاتها وتشدتاق الى حصولها وتتألم بحصول المسلمة والمائمة مناف المناف القوة المائم والمائمة والمائمة

وَالااندُادُ بِها عَسْدُو بِحُودها واصدادالكالها كانت مسترفالو سود وكانت النفس مَشْنفاة نفرها من المحسوسات في تكن مدركة في الانتفاق مع عدم ادراكه لا يوجب التألم به كاندراذ اعرض على النارفائه لا يحسب الألم فاذا فارقت البدن واضط عنها شفاله شعرت بالبلاء العظم دفعة كاظ دوله مروض على الناراذاز ال خدره بغتة شمات النفس اذا حسلت ما هو كالحافي حياتها الدنما بواسطة الآلات البدنية فاذا فارقت البدن عند حرابه وعروجه عن صلاحية تدبيرالنفس ١٠٩ وكونه ١٢ لذ فا بيطلان مزاجه بيق

كإلماالكتيب فيها لان حوهبرالنفسرالذي هو الملة القابلة لذلك الكيال موحود يهد المفارقة لما عرفت فعاسق من أنه النفس اقسة بعدحواب السدن والعقول الفعالة وهي العلل الفاعلة أمياقية أدمناومسي كانت العسالة القابلة والفاعلة الشئ هوجودتين وحسحصول ذلك الشي والالزم تخلف العلول عن العلة التامة وهدذاظاه رالاحالة فنشأت اتماه وكاللنفس حاميلها بعدمفارقه المدن اذاحصلته عال تناقهانه ولاشك فأن هذاالكال خدر بالقياس الهارانهامدركة لحصول هذا الكال لها من حيث هوكال وخسر فاذنهي ملتد بدلك بمدالفارقة وكذلك حال الالمان النفير إذاء سروت ف حيام أألدنيا بالاكتساب النظرى أنلها كالاولم تكنيمه بل اكتسبت مايضاده وهوالجهل المركب أوع أسكنس سأمم بل اشتقالت عاصرتها عن الكالمن الأمور

لوقمنيناالي قوله أشرف من العلة (قلت) هـ ذا الجواب ناقص فانه عارض قيسه المعقول بالشنيم عم أجاب هو فقال قلناه ذه الشناعة الى قوله بالأرادة (قلت) يريدانه يجب عليهم الكانوا عن أوجمو آلفه يعرف مصنوعه من قبل الشسناعة أن يلتزموا هذه الشناعة كافا لوابشناعة أخرى من قدم العالم وتفي آلارادة وهملم منفواالأرادة واغسانة والميثرة الناقص منها ثم قال بمتنتكر وب على من قال الى قولةُ وهذّاً لا مخرج عنه (قلت) هـ في حسة من يقول انه لايمرف الأذاته وقد حكيمًا مذهب القوم في الجمع من قولهم آله لايعرف الاذاته واله يعرف جيم للوجودات ولذلك يقول بعض مشاهيرهم ان المارى تعمالى هوالموجودات كلهاوانه المنجر بافلامعني لتكر رالقول في ذلك والمقدمات المستعملة في هذا الفصال مشهو رةجداية لاثها كاهامن بابقياس الفائب على الشاهد اللذين لا يجمعه ماجنس ولا بهنه ما مشاركة أصلاو بالجلة في كلامه في هذا الفصل مع ابن سينا لما احتج بقول من يقول من الفلاسفةانه بهارذاته ويعلم غيره اذلابدان بعرف مافعل وجلة المقدمات التي يحكيها عن أبن سينافي تثمنت هذا المذهب ويستعملها هوأرصاف مصائدته هيمأخوذة من الأمو رالمعروفة من الانسان ويرومون نقلتهاالي المأرى تمالى وذلك لايصح لان المرفتين مقولة باشتراك الاسم وذلك ان مايقوله ابن سيناان كلعاقل يصدرهنه فعل مافهوعا لمرذلك الفعل هي مقدمة صادقة الكن لاعلى نحوعلم الانسان بالثي الذى بمقله لانعقل الانسان مستكل عاىد ركه و بمقله و ينفعل عنيه وسبب الفعل قيسه هو التصور بالمقل وعايوحد ف هذا المنسمن المقدسات ردعليه أبوط مدوذاك ان كل من رفعل من الناس فعملاو بأزم عن ذلك الفعمل قعمل آخر وعن الثالى ثالث وعن الثالث واسع فليس بازمان يعرف الفاعل العاقل اللوازم التي تلزم عن فعسله الاوّل ونقول له ان هسذا أمرمو حودف الذي يفعل بارادة فكيف اذاوضعتم عالمالا بفعل بارادة واغاقال هدذالان الذي اعتدهوف نثبيت العلم البارى تعالى تقست الارادة له ولهذا قال فهـ قالازم لاحواب عنه دهني في انه المس الزم أن مكوت الاول المحقل عندهم من الغير الاالفول الذي لزمعنه أولا وهوالفلة الثانية والمعلول الاؤل وكذلك ماحكي عندهمن أنه لوكأن يمقل ذاته ولايمقل عمره لكان الانسان أشرف منه وعلة وجود الاقتماع ف هذا القول بأنه متى توهم الانسان انسانه أحدهم الايمة ل الاذاته والآخر يعقل ذاته وغسيره حسكم ان الانسان الذي يعقل ذاته وغسره أشرت من الانسان الذي بعقل ذاته ولا يعقل غيره وأمامن عقله باشتراك الاسيرمع احتبج عنابن سينا عقدمة يسلهاهوفى كلذى عقل وهوان الذى أكثر على أشرف وكان فيمازعهان نغ آلفلاسفة الأرادة وتعمم الحدوث هوالذى أوجب عليهم أن لايقدر والن لايثبتوا ان الاؤليفلي غمره لاته اغليه لم الفاعل الفاقل مفعوله الذي هوغ مرومن حيث هومريد له قال ان هذه الشناعة اعْمَا تأزم الفلاسفة فقط مر مذكون المعلول الذي هوالانسان أشرف من العلة الذي هوا خالق تمالي لأنهم اذانفوا حدوث العالم كازعمنفوا الارادة واذاانتفت الارادة انتني العدروما يصدرعنه وهدا كلهقد تقدم انه ايس بصيح أعنى نفى الارادة عن الدارى تعالى واغاينه وت الارادة المحدثة ولما احتج عن اب اسيفاء قدمات بظن انها عامة العاين المحدث والأزلى أخذ يحتم عليه عانة وأه الفلاسفة فهذا الماب

الدنيوية والذات المسية المسيسة فاذا فارقت تألمت مقصانها لاشتيافها السكال الغائب عنها وعدم الاشتياف في حيات بالدنيا الدنيوية والذات المسينة المفراته لاشتغالها عنيه بالمسوسات كاعرفت أن اللذة الروحانية الماسلة الذنيس أغوى من الانه المسانية الماسلة الماسلة المنافقية أشرف المسانية والدول الدول) الله كان ادراك الملام بالقوة المقلية أشرف من المدرك بالقوة المقلية أقوى أنه كانت الله المنافقة كانت الله المقلية المنافقة المقلية المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة والتالي من المنافقة ال

اللذة هي ادراك الملائم وأما أن المقدم في أما المزطالا ول منه فلان القوة الميسمانية لاتدول الاالسطوح والطواهر مقتصرة هليها والفؤة المقلسة لا تقتصر على ذلك وللنوال نظاهرا المشيق والمؤود المقلسة وعوارضها وتفصل بين المؤء المنافق والمؤود المفصل والمنافق والمؤود المفصل والمنافق والمؤود المفصل والمنافق والمؤود المنافق والمؤود والمنافق والمؤود والمؤود والمؤود والمؤود والمؤود والمؤود والمؤود والمنافق والمؤود والمؤود

من الفرق بين العلين وهوشي لازم أه ف المقيقة فقال ثم يقالهم تذكر ون على من قال من الفلاسفة اندلا المسر بزيادة شرف فان العلم اغااحتاج اليه غيره أتى آخرما كتيه وتلفيصه ان هذه الادراكات كلهاأن كانت لنقص في الآدى قالدارى تعالى متزه عنها فهو يقول لاين سينا آنه كالتفقت مع أصحابك ان كونه لامدرك الدركيات ليس لنقص فيه اذ كان قد قام البرهان عندك على ان ادراك الدريات المرتيات هو لموضم تقص في المدرك كذلك عدم ادراك الغيرليس الزمان يكون لتقص فيه اذكان ادراك ألفيرهو الدى يكون اوضع نقص المدرك والانغصال عن هـ قدا كله ان عله ايس يقتسم فيه الصدق والكذب المتقابلات بلالذى يقتسم المدق والكذب هوالعلم الانساني مثال ذلك ان الانسان وقال فيده اماأت يعلم الغيروا ماآن لايعله على انو مامتنا تصارا ذاصد فأحدهما كدب الآخر وموسحانه يصدق عليه آلامران جيماأعن الذي يعلدولا يعلم أي لا يعلم يقتضي تقصا وهوالعلم الذي لأبدرك كيفيته الا هو وكذلك الامرف الكليات والمرتبات يصدق عليه سجانه انه يعلم أولا يعلما هداه والذي مقتضه أصول الفلاسفة القدماء منهم وأمامن قصسل فقال انهيدلم المكليات ولايد مال لرئيسات فغير تحيط عفه مركالازم لأصولهم فأل العلوم الانسانيسة كلها أنفعالات وتأثيرات عن الوجودات والمو حودات مي المؤثرة فيهاوعه إالياري سطانه هوالمؤثرف الموجودات والوجودات هي المنفعلة عنه وادا تقر وهدافقد وقعت الراحف من جدع المشاح وبين أبي حامد وبين الفلاسفة فهذا الماسوف الماب الذي يلى هذا رفى الذي يلى الذي يأية وآكن على كل حال فلنذ كر نحن هـ فده الأبواب وننبه فيهاعلى ما يخصها ونذ كرماسلف من ذلك (السئلة الثانية عشر) في تجيزهم عن اقامة الدليل على ان الاوّل يمرف ذاته فنة ول المسلمون الماعر فواحدوث العالم بارادته الى قوله عن الله طوائليال (قلت) من أعجب الاشياء دعواهم ان حدوث العالم يأزم عنه ان يكون عن ادادة والموادث نجده اتحدث عن الطبيعة وعن الأرادة وعن الاتفاق اماالتي تحدث عن الارادة فهي الامو رالصناعية واماالتي تحدث عن الطبيعة فهي الأمورا الطبيعية ولوكان الحادث لايحدث الاعن ارادة الكانت الارادة مأخوذة فيحده ومماوم انحدا لمادث هوالموجود بعدالعدم والعمالم انكان حادثا فهوان يحدث منحيث هو مو سود طميع عن ممادي أمو رطبيعه أخرى منه تحدث من مدادي صفاعية وهي الارادة والكن اذا ثبتانه وجدعن فاعل أول أثروجوده على عدمه وحبان يكون مريداوان كان لم ترل مؤثرا الوجود والمريد كاقال بازمان يكون عالمافقد شاركتم الفلاسفة ف مسداالاصل والقول كله الذي حكامعن المتكأمن اغاصاره قنعالان فيه تشبيه الأمو والطبيعية بالامو والصناعية اماقوله عن الفلاسفة انهم برونان آمايصدرعن البارى تعآلى يصدرهلى طريق ألطبيع فقول باطل عليهم والذى ترون ف المقيقة ت مدورالمو سودات عنه هو محهدة اعلى من الطبيعة والارادة الانسانية فأن كلما الجهدين الحقها المقسان واسي يقتعمان المدق والمكذب اذقام البرهان الهلايج وزان يكون صدورا لفه علعنه حصانه صدوراطسمها ولاصدوراارا دياءلي نحومه هوم الارادة ههذافات الارادة في الحيوات هي الحركة واذا كان الخالق يتلزه عن وكففهو متلره عن هذه الحركة على الجهة التي بكون بها المريدي الشاهد وهوصا درعنه يجهة أشرف من الارادة ولايعه لم تلك الجهد الأهوسجانه والبرهان على انه مريدات عالم

العقلبة والنفوس العمارية والمس لامدرك شدأمن ذلك بل مدركاته الاحدام والأعبراض المسسية المتفرة فسين المدركس فالشرف ون سيدحدا (الثاني)من تلك الوحوه أنه أولم تسكن الله ما العقلية أقوى من اللذة الحسسية لكان حال البهائم من الجبروغيرهما امامساويا عالالأثكة أوأطب والتاليظاهيرالفساد فالمقدم مشاله (الثالث) منها أنلذه الغلبة ولوف أمرخسيس كالشطرنج والتردوما يجرى بحراهما من اللسيمؤرة عنسد الانسان عمل لذات وظن أنهاأنوي اللذات المسه فانالذي عد استظهارا فيشي من داك بو حساله أن يكون غالبا أذا عرض الممطعوم أومنكو حرعا رفض مما وان آذة نبل الحشمة كالجاءوغيره وؤثرة أيصاعان افال كدر النفس على الحسمة يختار تر**ك** كشيرمن المليدات المصية على رك داك وان لذها يشارا افسير على افسه فيما بحناج اليه ضرورة

مؤثرة عندالكريم على لذة التمنع به وكل ماه وآثر عند شخص فه وألذيا لفياس المه فهذه الذات الباطنة مستعلمة على الحسية الظاهرة وأداكانت الإدات الماطنة وأن لم تسكن عقلية مستعلية على اللذات الحسية فالعقلية في استعلائها عليما أولى وقس على ذلك حال الالمن وتفصيل كلامهم في أحوال النفوس بحسب السعادة والشقاوة بعدم فارقتها عن البدن هوأن المفس أن اكتسبت الاعتقاد انت الحقة فأن لم تسكن سبعقارته البدن هيا الترديقة وأخلاقا ذم عيمة توجب الميسل ألى الشهوة الدنية واللذات المسية التلت بوجدان ذاتها كذلك التذاذ اباقيا وابتجت باذراك كالاتها ابتها جامره ديا كالمؤمن المتقعل والمتنافران كالمؤمن المتقعل والمنافرة الما المتقعل والمنافرة الما المتقادر والما المتعلق الما المتعلق الما المتعلق الما المتعلق الما المتعلق الما المتعلق الما المتعلق المنافرة والمتعلق المنافرة المنافرة والمنافرة والمناف

الذى لم سق له رحاء الوصول ولكند فالتألم لابدح مل مرول آخرالامر لان نسمة المرات القرحصات لحاءلابسة الامورالدنية رهى تزول سروال مااستفدات منهمن الأمزجة والاذمال وهذه المات تختلفه في شددة الرداءة وضعفها وسرعبة الزوال وبطائمه ويختلف التعذب بهابعد المدوت في الكروالكرف وهذاكا الؤمن الفاسق على رأينا وانالم تكتسب الاعتقادات الخقية فان عدرفت بالاكتساب النظــرىأن لما كالا تألمت بعسد المفارقة لاشتاقها إلى الكال الفاتب عتماسواء اكتسبت مادضادالككال فمسارت حاجسده لهمنحيث أأاهمة رأن كانت معترفة بهمن حمث الآنيسة أو اشتظت عاصرفهاعن ا كنساب الكيال عما السرعضادله فصارت ممرضة عنه أرلم تشتغل شي إلكنها تكاسلتف أقتناء المكال فعمارت مهــملة اياه واســو ؤهم لل حالاهم الذين اكتسميوا

بالمتدين فلوكان فأعلامن جهدماه وعالم فقط لغدل المندين معاوذ لكم ستحيل قوجب أت يكون فعالم أحدالمندين باختيار وهما يلبسون به في هذا المناب قولهمان كل فعل اماأن يكون بالطبيع أو بالأرادة وهملا يفهمون معتى الطسم ولامعتي الارادة فأن معتى الطبيع عنسدا لفلاسسفة رقع على ممان أؤلما صعودالنارالي فوق وهوى الارض الى أسفل وهذه المركة أغبا تصدرعن الموحود أذا لمقه أمرعارض وهوتكن الشئفغيرموضعه وهنالك كاسر يقسره والبارى سيحانه منزءعن هذاالطنبع وبطلقون أيمنااسم الطبيع على كل قوة يصدر عنها فعل عقلى مثل الاقعال التي تصدرهن الطبآئع فيعمنهم بنسب هذه الطميعة الى انهاءة ل و دمضهم بقول مان لدس لهماعة ل واغا تفعل بالطميع وهم بقولون انها صادرة عن عقل لانهم دشع ونهاما لأمو والمسناعية التي تتحرك من ذاتها وتعسدر عنها أفعال مرتبة منتظمة ولذلك يقول أرسطاطاليس رئيسهماته من الظاهران طبيعة العقل مستولية على الكليف أبعدهذاالاعتقاد بمباقؤلهمه أبوحامدوأ مامن يضع سككم كليا انالعارف بذانه يعرف غيروالذى صدر عنه فأنه بالزمه أن من لادمرف غيره لادمرف ذاته وأبا كان قدأ بطل عني ابن سيمًا قوله الله ومرف غيره عباساق عليدمن حجج الفلاسفة في ذلك ألزمه أن يكون الأول لا يمرف ذاته والألزام صحيم وأماما حكاه عن الملاسفة من احتماحهم في هذا الماب يقولهم ان من لا يسرف ذاته فه وميت والأولى لا عكن أن بكون ممتافه وقول اقذاعي متواف من مقدمات مشهورة وذلك أن من ايس محى فليس هوميتا الاأن يكون شأنه أن يُقبِّل الحياة الاأن بريدي بتمايد لعليه الفظ موات وجمأ د فَيَنْتُذُ يَقْتَسُمُ هَذَا ٱلتقابِل ألمسدق والكذب وذلك انكل موجود فامأأن يكونحيا واماج اداهذا أذافهمناهن الحياة انها مقولة باشتراك الأسم على الازلى والفاسية وأماقوله فانعادوا الىأن كل ماهو يرىءعن المسادة فهو عةل بذاته فيمقل نفسه فقد قلمناان ذلك تحكم لابرهان عليه فابه قدسلف من قوانا وجه برهابهم عليه عسسما سق من قوة المرهان عليه اذارض ف هذا المكاب أعنى اله تنتص قوته ولايد عنرلة الشي اذا خرج من موضعه الطبيعي وأماما حكاه أبعناع ن إحتماج الفلاسفة في هسذا فقولهم ان الموجود المأأن يكونحيا اوميتا والحي أشرف من الميت والمعدأ أشرف من الحي فهو حياضر ورة فاذا فهم س الميت الموات كأنت المقدمات مشهورة صادقة وأماقوله انه عكى أن يصدرها اليس محى حياة وعن ماليس ومالم علم ويكون الشرف اليدا اغماه ومنجهة ماهومبد اللكل فقط فقول كاذب لانه لو جازأن يصدر عماله س تعييدياه بازان اصدرع اليس عو حودمو جود رجازان بصدراى عيا تفق من أى شي اتفق ولمبكن ببن الاسماب والمسدات موافقة لاى الجنس المقول بتقديم وتأخبر ولاى الذوع وأما قولهان قولهمان ماهوا شرف من ألحي فهوجي عنزلة قول الغاثل ماهوا شرف عماله سمع وبصرفله سمع وبصيروهملأ يقولون هذالاتهم ينفون غزالميدا الاؤل السمع والبصروا ذاجاز عندهم أن يكون ماهو أشرف من السعيد عوالمصير ايس بسعيد والإصير وبجو زآن يكون ماهوا شرف من الحي ومن العمالم غيرج ولاعالم وأيضا كإيجو زعندهم أن يصدرها ايس له يصرماله بصركذاك يحوز أن يصدرعا ليسله علم ماله علروه لذا الكلام سفسطائ مغلط جدافاته أغماصار عندهم ماليس له ستم ولايصر أشرف بمناله سمع وبصرلاماطلاق بلمنجهة مالها دراك أشرف من السمع والبصر وهوا اعلم طلاكان العداليس فوقه مثى فالشرف لم يجزان وكون ماليس بعالم اشرف عماه وعالم مبدأ كان أوغ مرمدا

مايضادال كالانهم يتعذبون داعً ا بخلاف الهاقين عمان هؤلاء الشيلاء أن الطفت بهيا كتبد نية رديئة ما لمت به أيضاء لى حسب رداءة المكن المناطيا كتب وان لم تتلطخ لا يكون لحسم المهم وان لم تعدن المكن المكن

المادة تلوها هن أسباب اللذة والالم والملاص قوق الشقاء فهي في سعة من وحة الله أمالي والنفوس التي بهذه الصغة هي الفوس الدان يفلب عليهم سلامة الصدر والسنداجة كالاطفال ومن يحرى بحراهم وكذلك نفوس الصاد الود في منهم ذهب الى أن أمشال هذه النفوس متعلق بأحسام أخو لانه الايحوزان تكون معطلة عن الادراك الااممطل في الوجود ولا تدرك غيرا لمسمانيات من منافي تستفي في ادراكما الادراك فلا بدمن أن

وذلك أنالبادى لما كان متهاعالم ومنها غيرعالم لم يجزأن يكون غيراله الممتها أشرف من العالم كالحال فالمهاومات العالمة وغيرالعالمة فشرفية المبد اليس عكن أن تفعتك شرفية العلم الالوقصات شرفيسة المدا الغير المالم شرفية المبدا العالم وايس عكن أن تسكون فصيلة المبدأ أشرف من فصيلة العلم ولالك وحب أن يكون المبدأ ألذى ف غاية الترف ف الغاية من القصد يلة وهي العلم واعدافر القوم من أن بصفو وبالسم ووالمضرلانه بلزم عن وصفه بهماأت يكون ذانفس واغياوصف نفسه في الشرع بالسميسع والبصد يرتنبها على أنه سعانه لا يفوته نوع من أنواع المدلوم والمعرفة ولم تكن في تعريف هـ أما المعنى العمهو رالابالسمم والمصر ولذاك كانهداالتأويل خاصابالعااء ولايجوزان يجعل من عقائدااشرع المشتركة العمد عكاجرت عادة كشرمن المنسو بهن الى العلم بالشريعة فعمد عماتض منهذا الفصل تمويه وتهافت من أبي حامد فالالله والاليه واجعون على وال العلماء ومساعيم ماطلب حسن الذكرف أمتآل هذه الاشياء أسأل الله أن لا يجملنا من حب بالدنياعن الاخرى و بالادنى عن ألاعلى و يختم أنا مالمسنى الله على كل شئ قدر (المسئلة الشالفة عشر) في إيطال قولهم إن الله تعالى عن قولم الإسرف أخزته أت المنقسمة بانقسام ألزمان الي الكائن وما كان ومايكون وقدا تفقوا على ذلك الى قوله ولا يوجب ذَاكَ تَشْراف ذَاتَ الْعَالَمُ (قلت) الاصل ق حذه المشاعيسة تشبيه علم الغالق بعلم الانسان وقياس احددالعان عني الثاني وذلك أن ادراك الانسان الاشعاص بالخواس وادراك الموجودات القساعة مالعقل والعلة فالادراك هوالمدرك نفسه فلايشك فاغبر الادراك بتغير المدركات وفاتعدده بتعددها وإما حوانه عن ذلك ،أنه عكن أن يكون ههذا على نسسة المعلومات اليه نسسمة المضافات الى ليست الاضافة في حوهرها مثل الين والشمال فادى الهين والشمال فشي لا يمقل من طبيعة العلم الانساني فهذه المائذة معاندة سفسطائية وأماالهنادا لثانى وهوقوله انمن قالمن الفلاسفة انه يعلم ألكليات فانه الزمهم انهماذا أجاز واعلى عله تعددالا نواع فليجيز وانعددالا شعاص وتعدد أحوال الشعنص الواسد بعينه فمناد سفسطائي فان العلم بالاشخاص هوحس أوخيال والعلم بالكليات هوعقل وتجدد الاشفاص اوأحوال الاشغاص بوجب شيئين تغير الادراك وتعدد وعلم الانواع والاجساس ايس يوجب تفيراانعلها نابت واغا يتحدان فالعلم المحيط بهما واغا يجتمان أعنى المكلية والجزئية فامعنى التعددوأ ماة والهان من يجعل من الفلاسفة على اواحدابسيطا بحيطا بالاجناس والانواع من غمران يكون هنالك تعددوإ ختلاف بقتصمه اختلاف الانواع والاجناس وتباعدها بعضهامن بعض مقد يجبهايه أن يجوز علما واحدا يحيط بالامتحاص المختلفة وأحوال الشحص الواحد المختلفة فهو عنزلة من قال انه ان حد عقل محمط بالانواع والاحداس وهو واحد فقد يحب أن ير جد جنس واحد سط عيمط بالانجاص الخمتلفة وهوقول سقسطائى لان اسم العلم مقول عليه مما بأشراك الاسم وتولهان فعدد الانواع والاحتاس يوجب التعدد في العلم عنه ولذلك المحققون من الفلاس فقالا بصفون علم تعالى المو حردات لا بكلي ولا خرق وذلك أن الم لله الدى هذه الامور لازمه فله هوع قدل منفعل ومعلول والعقل الارل هووهل محض وعلة فلايقاس علمعلى العلم الانسانى فنجهة مالايعه قل غيره من حيث هوغيره وعلم غدير منفه لومن جهة ما بعدقل الفير من حيث هوذاته هو علم فاعل و تلحيص

تتملق بأحسام أخرلاعلى إن النفس بعسد المفارقة عن المدن تصبر نفسا لمرم T خر مدر واله فان ذلك عين مذهب التناسخ وهم لارقولون به دلعمل ان ذال المرم يكون موضوعا لعرلاتها فأنالعيسل لاعكن الايا له جسمانية مْ تَعَيِل المدور التي كانت معتقدة عنسدها فأنكأن اعتقادها في نفسها وأفمالها الليرشاهدت انديرات الانؤوية عالى حسدم مااعتقدتها في حداثها الدندا والافشاهدت المهقاب كذلك والجسم الذي تتعلق به هـــنه النفوس اماأجرام عاوية أواحرام متولدة من الهواء والادخنة ولايكون مقارنا لمزاج الجوهراً لمسمى روحا ماله اضطرب قول الشيخ أبى على في قدرال إلاني عصل به السادات الاخرويه فني بعض كنمه اكنفى النفطن الفاركات وفي مضهاقال وأما قدر المرالدى تحصل بهمده ا اسفادة قليس عكني أن أنض عليسه نعما الا

مذهبم التقريب (وأظن) ان ذاك أن يتصور الانسان المهادى المقارقة تسعو واحتيقها و يعرف العلل الفائمة العركات المكلية دون المرابعة التى لا متناهم ويتقر وعدده عيدة الكل ونسب أغراثه ومن الله بعض والنظام الآخد من المبدد الاول الحاقص الموجودات الواقسة في مرتبعه ويتسور الفائم حدة تخصها وانها كيف تعرف ترتبعه ويتسور الفائم حدة تخصها وانها كيف تعرف

عدى لا يلحقها شكر وثغير وجده من الوجود وكيف اسده ثريب الم حودات البهائم كاازداد الناظرات بسازا ازداد الناسداد السنداد المسادة من المسادة من وحدى المسادة المائم الله المستعداد الانتفات الدسلان و المستعداد المائم المائم المسادة من وحدى المستعداد المائم ال

الامرودوعنوغوعسدم انفكاك أحسدهاءن الآخرلاندلء لمالاتحاد عنى ان عدم الانفكاك أنضامنوع والاعتمادعل العارب الظنية غيرمفيد لان الأسمة قراء وأنكان لأكترا لزئيات لايفيد العلم لجواز وجودجرى حاله بخلاف ماوحد بالاستقراء (لايقال)عدم الانفكاك منروري حاصل بالتحرية لاتظرى سسستدلءلمه بالاستقراء ليتوجه عليه ماذكرلاماغنع الضرورة وأىدليل مدلعلهام ان سلنا ان آدراك ماعو كاللانف الحدلة والكن لانسار انكل ادراك لكل ماهو كاللذة بلالالدة اغما هـ وادراك الكمال الحسماني فأن أدراك الكمال المسماني يحوز أربكون مخالعابا لمغدقة لادراك الكمال الغسسر الحسماني ولاملزم من كون أحددهمالانه كون الآخر كذلك ولوسل أنادراك الكال مطلقا جسمانها كان أرغ بر الأولكن لانسلاأت النفس باقبة بعد حراب المدن ومااستدلوابه

مذهبه أنهمل وقفوايا ابراهين علىاته لايعةل الاذاته فذائه عقل ضرورة وتساكات العقل بساهوعقل أغارتماق بالموجودات لايالا دومات وقدقام البرهان على انه لاموجود الاهذه المؤحودات التي تعقلها نحن فلاندأن يتعلق علمهمااذ كان لاعكن أن يتعلق بالعنم ولاهناصنف آخرمن الموحودات بتعلق بهاواذاو حدأن شعلق جذه للوحودات فاماأن بتعلق بهاعلى نحو تعلق علمنابه اواماأن يتعلق بهاعلى وحه أشرف من تعلق علما بها وتعلق على بهاعلى تعونعلق علما بهامستحيل فوجب أن مكون تملق علمه بهاعلى نحوأ شرف ووجودا تم لحامن المو جود الذي تعلق علنا به لان العار الصادق هوالذي يطابق الموجودفان كانعله أشرف منعلنا فعلم الله يتعلق من الموجود يجهة أشرف من الجهة التي يتعلق علمنابها فللموجوداذن وجودان وجودأ ثغرف ووجودأخس والوجود الأشرف هوعساة الاخس وهدناه ومعنى قول القدماءان المارى تعالى هوالموجودات كلها وهوالمنع براوا لفاعل لها ولذاك كالدووساء الصوفية لاهوالاهو ولمكنهذا كلههومن علمالرامعين فيالعلم ولاعبان يكتب هذاولاان يكلف النباس اعتفاده ذاولذلك ليس هومن التملم الشرى ومن أثبته فيغبر موضعه فقد ظلم كالنون كقه عن أهله فقد ظلم فأماان الذي الواحد له أما وارمن الوجود فذلك مملوم من النفس (الاعتراض الثاني) قال أبوحامده وان قال الى قوله فليكن كذاك ف-قه والته أعلم (فلت) حاصل هدناها ندة الاولى للفلاسفة وهيمها ندة بحسب أقوالهم لابحسب الامرف نفسه هوأن رقال لهممن أصولكم انههناقد عاتحله الخوادث وهوالفلك فنأس أنكرتم انبكون القدم الاول محلالا يوادث والاشعر بةاغاأنكر تذلك من قبل انكل ماتحله الموادث عندهم فهومحدث وهذه معاندة حدامة فانالحوادث منهامالأتحل القديم وهي الحوادث الق تغير جوهرالحل الحادثة فبهوم مساما تحله وهي الموادث التى لاتغير جوهرالحامل لهاكا لحركة فى المكان الجسم المحرك وكالاشعة والاضاءة والقديم أبضامنه مالاتحله حركة أصلاولاجادات أصلاوه ولبس بجسم ومنها ماتحله بهض الدركات وموالقديم الذى هو حسم كالاجرام السماو بهواذا كان هذاالتفسيل تدعيه الفلاسفة فهذه المعاندة هي معاندة باطلة لان الكلام اغاهوف القديم الذي ليس بجسم والماأتي بهذه المائدة للفلاسفة الي بجواب الهلاسفة فيذاك وحاصله انهم اغامنه واأن يوجدله على حادث من قبل ان العلم الحادث بيه لا بخلوان ، كرن من ذاته أومن غيرمان كان من ذاته فقد صدرعن القديم حادث فهو بمانده مق قولم اللا يصدرعن القديم حادث يوضعهم الملك قديما ووضعهم أن الحوادت تصدر عنه وانغصا لهسم عن هسذا هوان المادث ايس عكن الأيصدر عندهم عن قديم مطلق واغماء كن النيم مدرعن قدم محوه روو محدث فحركاته وهوالجرم السماوى ولداك صارعندهم كالمتوسطبا لحقيقة بي القديم الطلق والمحدب المطلق وذلك الهمنجهة هوقديم ومنجهة هوحادث وهذاا لمتوسط هي الحركة الدوريه السماوية عندهم عامها عندهم مقدعة بالنوع هادثة بالأجراء فنجهمة ماهي قديم صدرت عن قدتم ومنجهمة أجراثها المادئة تصدرعها حوادت لانها يقلما واعامنع العلاسفة وجود الموادث فالاول لانه ليسجيه والخوادث لاتوجد الاف جسم لأن القبول لا يوجد عندهم الاف جسم والمتبرئ عن المادة لا يقبل وحاصل معاندة القسم الشامن قياسيهم وهوان العلة الاولى لاتبكون معلولة اله يجوزأن يكون علمه

و ١٥ ـ تهافت ابنرشد على عليه فقد عرفت ضعفه ولوسل قاؤها بعد خراب البدن الكن كونها قأبلة حين للسور العقلية عنوم المقلية عنوم المقلية عنوم المقلية الكن كونها قابلة حين المقلية الكن المتحدد المقلية المتحدد والمقلية المتحدد والمقلية المتحدد والمقلية المتحدد والمتحدد و

مانع فن منول القدة قول بكون الدين مانعا عن مصول شئ عند حصوله وأيون اللذات المسمانية أضعف من اللذات العقلية عندهم مل لانسمة الفات المسية الى الفات العقلية عندهم المانية المناسبة الى الفات العقليمة المناسبة الى الفات المناسبة المناسبة عند المناسبة وقد عام عنه منافع المناسبة المناسبة وقد عام المناسبة عنه المناسبة المنا

شيها بعرالانسان أعنى انتكون العلومات هرسيب علمه وحدوثها هوسيب حدوث علمه بهامثل مأآن ألم المرات هي عدلة ادراك المصروالمقولات علة ادراك العدقل حتى مكون على هـ فافعله الموحودات وخلقه فاهوعله ادراكما لاعلة خلقها علمه وهذامسه لعندا أفلاسفة ان بكون علمه على قداس علمنالان علمنا معلول الوجودات وعلمه علة فاولا يصفح أن بكون العار القدم على صورة المارالمادت ومن اعتقده في انقد حمل الاله انسانا أزلما والانسان الها كائنا فاسد وبالمله فقد تقدم أن الامر في وزالا ولمقادل الامرفي والانسان أعني ان علمه هوالفاعل للوحودات لاالوحودات انهاعلة أعلمه (المسئلة الرابعة عشر) في تجيزهم عن اقامة الدايل على ان السماء حيوان مطهر ملكه تمالي مركته الدورية (قال أبو عامد) وقد قالواان السماء حيوان الى قوله وهي الحركة الاراد به والى قول في يم عص المستندله (قات) أما ماوضع ف هذا القول من أن كل معول أما ان يحرك من ذاته واماان بقسرك عن جسم من خارج ان هذآه والذي يسمى قسراه مروف منفسه وأماان كل ما يتحرك منذاته فليس المحرك فيه غيرا المحرك فشئ ليسمعر وفاينفسه واغاه ومشهور والفلاسفة بتكلفون البرهان على أن كل محرل بقرك من ذاته فله محرك موجود فيه هوغمرا الحرك باستعماله مقدمات أحمعر وفة ينفسها ومقدمات هينة تجراهين أخروهوأ مريونف عليسه من كتهم وكذلك ادس معروفا سنفسه ان كل متحرك يتحرك عن تخرك من خارج قانه ينتهى الى متحرك من تلفاته فهذه التي رضعت فهناعلي النهامقدمات معروفة بنفسهاقيها النوعان جيعاأعني انمنهاماهي نتا ثبرومنها ماهي معروفة منفسها واماان المتحرل من ذاته لامن حسم من خارج هو متحرك امامن حوهره وطمه متسه وامامن مدانيه وانه امس عكن فيه ان يتحرك عن شي لا يحس ولا يلمس مقارن له من خارج كا ' ذَكْ دَلْتَ مالس بجسم فالعمعر وف منفسه وقدرتم في هذا القول تكلف سان وهوانه لو كان الامر كذلك لم تبكن المركة الى فوق أولى بالذارمهم ابالارض والامرف ذلك معسروف بنفسه وأمااته لا يتحسرك بخوهره وطميعة مفهو دين فى الاشسياء التي تتحرك حيناوتسكن حينا لأن الذي بالطميع ليس له ان رفيه ل الصدين وأماف الاشياء التي نحس انها تصرك داعًا وانها تحتاج الى برهان وأماما وضم أيضاف هدذا القول من أن المدأ الذي يسمى طميعة فالعلمس يتحرك من ذاته في المكان الااذا كان في مكان غيم ملائم له فانه يتحرك الحالم كان الملائم له و دسكن فيه فحق وأماما وضع أيضافه ممن أن المتحرك دورًا الدس له مكان غيرملائم وملائم ونتقيل من أحدها إلى الثاني لالسكلية ولالأجرالية فقر سمن الميس بنفسه وتفديرذلك قريب وقدذ كرف هـذا القول طرفامن تقديره ونبينه الجسم الدى وجوده ببذه القوة والمسم السماوي ادجيه عالمكان لهملائم فليس يتحرك عنل هذه الفؤه ولذلك سمي هذه الفوه المدكهاء لاثقيلة ولاخفيفة وأمآآن همذه القومهي بادراك أويفيرا دراك وانكانت بادراك فمأى نحو من الادراك قيبين من غييرهذا وتلخيص هذاات نُقول أما التقيد برالاؤل وهوان نفرض ان المحرك السماء جسم آخرغير مماوى فبين السقوط بنفسه أوقريب من الدين منفسه وذلك ان هـ ذالبسم ابس يمكن الأيحرك الجسم السماوى دو واالاوهو متحرك من تلقائه كأ أنك قلت انسان أوملك يديرها من المشرف الى المغرب ولوكان ذلك كذلك إلى هذا الجسم المتنفس الماخارج العالم والماداخله ويحال ان يكون خار حده لانه ليس خارج ال الم ملاء ولاخذ لاء لح لما تبدين في مواضع كثيرة و يحتاج

لم يتعلموا الامسائل معدودة أ بيتهجون بهما أشدا تتهاج ورؤشرون الاستقال عذاكر تهاعلى ملك الدنيا ومافيهآ فمنسسلا عنالأة مطعوم ماأومنه ماهدا (شرقولم) انالالم الذي يمسلللنفس بعد الفارقة بواسطة الحياس الردشة القياكتسبها علابسة الددنتر ولعاقسة الامر مزوال تلك الحيات لارستغيرعلى أصولهم فأن القامل لتسلك الحماست النفس والفاعل فمأهو المادى المفارقة وعندهم أناله لذالقها بالدوالفاعلة للشئ اذا كانتاء وحودتن وحدودذاكااشي كاذكر ومف مقاءالكم لات العلية فكيف يحورزوال زلك الميئات عستي مزو**ل** مزوالها التألم الحاصيل سديهاوكونها حاصله علاسه الأمورالمدنيةمنالانعال والامزجة لايوجب زوالما لان ماذ كرمن ملايسة الأمورالمدنية معسد المسول المثالفات وانعدام العسد وطول العهديه لابوحب انعدامها وقديحابعنه بانالنفس

عفارقة البدن لم تفرج عن أن كون منعملة عن حركة السماويات فان هالم النفوس تجددات مستندة الى الحركات الفلكية وأقلها ما نعلمه من تلاحق النفوس المفارقة للابدان قرنابعد قرن على الدوام والاستمرار ولا يبعد أن يكون التلاحق المذكور موجيالا حوال تتعدد اكل نفس من النفوس المفارقة أوليعضها توجب نلك الاحوال استعداد الزوال تلك الهيئات عنها فترول عندة عام استعداد هالزوالها وليس كل ما يحدث عن علة في قابل واجب الدوام واستمرار بدوام الفاعل وذات القابل بل قد يرول عن القابل استعداد وجوده و همل أه استعداد اعدمه بواسطة أخركات السماوية والتقيرات الفلمية في عدم عن القابل وانكان ذات القابل بانيا كافي الكون والفساد و رده ذا الخواب باله الساحاز زوال الهدا ت النفسانية في الجالة بروال استعداد النفس القي حصلت الاعتقادات الاعتقادات الاعتقادات الاعتقادات المعابقة من العابقة من المعابقة من العابقة من المعابقة المعابقة المعابقة من المعابقة المعاب

اين الحادد بن والمرضين والمهملين بأن المالج احدين مؤيددوته ماغ يرصحيح لاتسدب الألم في الاقسام الشملانة موالشوق الي الكالالفائت ولافسرق س الثلاثة في هذا السب فاالذي أوحب انقطاع عذاب البعض دون النعض والحبكم بأنقطاع شبوق الهمار والمرصب دون الحاحدين تحكم باطدل (فان قات) الفرق بين فأن الحاحدين فيهسم اعتقادات اطلة مضادة الكالمرونهما (قلت) الاعتقادات المنادة الكال استعستند فالح البرامين فلملا يجوز زوالها ولمهم كربوحوب بقائما حتى مدوم التعذب بسيمها وأبضا فأن المشتاق الي الشيء عرارواصل البه اغماركون معدنااذا كان جازما بحكونه غمير واصل والنفوس ذوات المقائد الماطسلة قمل الفيارقة تعتقد كون والك الاعتقادات عماوما فان بق هذا الاعة قاديعسد المفارقة لم تمالم مفقدان الكال اذلاشيعو راما

أيفناذ للثالجسم عندما يحرك ان يثبت على حسم له ساكن وذلك الجسم الساكن على حسم آخروءر الامر الى غيرة أيه ومحال أيضاأن بكون داخه ل العالم لانه لو كان لادرك بالمس اذكل حسر داخه ل العالم محسوس وكان محتاج أيضاالى حسم آخر بحمله سوى الذى دروه أو مكون الذى دروه هوالذى يحدمه واسكان الحامل يحتاج الى حامل وكان يحب أن مكون عدد الاحسام المتنفسة المتحركة وعدد سركات الأجرام السماوية وكآن يسأل أيضاف هذه الاجسام هلهي وركبة من الاسطة سات الأربع فتبكون كالمنة فاسدة أوتكون بسيطة فباطميعتها وهذا كلدمستعبل ويخاصه عندمن وقف على طمائم الإحسام المسيطة وعرف عددهاوعرف أنواع الاحسام المركمات منها فالاشتغال ههذا لامعني له وقد تبين في غيرما موضع ان هذه الحركة ايست قسر اذكانت مبدأ خيه الحركات و بوساطتها تغيض الخياة علىجيبع الموجودات فضلاعن الحركات وأماا لنقديرا اثاني وهوان يكون الله عزوجل يحركها من غيرأن يخلق فيما فؤنبها تنحرك فهوأ مضاقول شنيه مبعد حيدا بمايعة له الانسان وهو شيد عن يقول ان الله تعالى هوالملابس لجميع ماهه تأوا لمحرك له وما تدركه من الاستماب والمسبهات باطل ويكون الانسان انسانالايصفة خلقه الته في موكذلك سائر الموجودات وابطال هـ فاهو أبطال المعقولات لان العقل أغبا يدرك الاشياءمن حهة أسمام اوهوقول شبيه بقول من كان يقول من القدماءان الله تعالى موجود في كل شي وسنته كالممع هؤلاه في الموضع الذي نذ كرفيه ابطال الاسياب والمسبمات وأما العناد الثالث فهو يجرى بحرى الطلبع وهوان بضع أنحركه السماءمن قوفنها طبيعة وصفة ذاتي قلاعن نفسوان برهامهم على نؤ ذلكُ ماط ل من قدل الهم منوابرها نهم على ان حركة السهباء لو كانت طبيعية المكان المكان المطلوب يحركتها الطمعمة هو بعينة المهروب عنه لان كل خرعهن العجماء يتحرك الى المواضع التي تحرك منهامن قدل الأخركتهاد ورأوا لمركة الطندمية المسكار الذي تهرب منه مالحركة هو غيرالمطلوب لانالذي يتعرك مذهوا لمرضي والدي تقرك الديه هوا اطميعي الدي تسكن فيدهوهو وضعباطل من قديل انهم وضعوا لأخراءا اسماء حركات كثبرة التحركين كثيرين وذاك يحسب أصوام لانهم يقولون ان المركة الدورية واحدة وان الجسم المعرك بهاواحد فركة الدور ايس بطاب بها المتحرك مكاماة يمكن انتكون حلق فيهمعني بطلب به المتحرك المسركة نفسها وبكون ذلك المعني طسعة لانفسا والانفصال عن هدذاان قولهم هذاا عماه ولمن زعمان تبد ال المكوا كب مكانها هوعن حركة طبيعية شبيهة بتبديل المتحركات بالطبيع مكانها ووضعهم المقيقي هوان الحركة أدورية ليس يطلب الهاالتحرك مكاناواغيا يطلب نفس الحركة الدورية وانماهذا شأنه فألمحرك لهنفس ضرورة لاطسعته الان لمركة ليس لحاوجود الاف العقل اذكان ايس يوجد خارج النفس الاالمحرك فقط وفيه حرممن المركة غيرمتقر رالوجود فالذى يتعرك الحالخ كفهماهي حركه هومتشوق فإضرورة والذى يتشوق الحركة فهومتصوّره اضرو رةوفذا أحدالمواضع التي يظهرمنهاان الاجرام السماوية هي ذوات عقول وشوق وقديظه رذلك أيصامن مواضع شتى أحدهاأن المتحرك الواحد من الاجسام الكرية نجده يتحرك الحركتين المتضادتين معاأعني الغرسة والشرقدة وذلك شئ لاعكن عن الطبيعة فان المتحرك بالطميعة اغما يتحرك حركة واحدة وقط وفد تقدم الفول في الاشمياء التي حركت التموم الى ان يعتقدوا أناأسهاءذات عقل وأينفه انعلماته من عندهماذ المحرك لمناهو عقل برىءمن المعادة لزم أن لايحرك

مفقد النالفرضانه بق اعتقاد كون اعتقادا مه الماطلة علوماوان لم يدق بل ذال هذا الاعتقاد فترول تلك الاعتقادات الماطلة أيمنا والاف الفرق فلا يحدل له الالم أصلاف لا عن الالم السرمدي وقد يقال لا يزول الاعتقاد بكون تلك الاعتقادات علوما ولا يلزم منه فق التألم لان تألم الدراك بالانها المائمة في التألم لان تألم الدراك على وقد يقاد المائمة المائمة المائمة المائمة في المائمة المائمة المائمة المائمة في المائمة الما

نظر لان اللذة عند هم كامر ادراك ونيل لوصول مأه وكالوقد فرعند المدرك من حيث هو كالوخير وفأ ثمة قوظ معند المدرك على ما مرحوابه هوا بذان بأن المعتبر ق اللذة كاليته وخبريت في اعتقاد المدرك لافي نفس الامرحق لولم بكن الشي كالاوحير الفي نفس الامرية الكامرية الكامرية المدرك وهو يعتقد كاليته وخبريته بلت ذبه فلولم يزل اصاحب الجهل المركب اعتقاد ان ما ادركه حق مطابق الواقع لنم ان بلدن المدرك و مكون من ١١٦٠ أهل السمادة فلا أقل من أن يكون الماذة معاوط قرالم فقد ان ما رجت الوصول المه ولا بقولون

الامنجه يتماه ومعقول ومتصور واذاكان ذلك كذلك فالمقرك عنه عاقل ومتصور ضرورة وقد يظهر ذلك أيضامن ان مركة اشرط في وجودها هو ذامن الموحودات أوحفظها وليس عكن أن يكون ذلك عن الانفاق وهذه الاشياء لا تتمين في هذا الوضع الاساناذ المعاومقنها (المسئلة الغامسة عشر) ف ابطالماذ كروهمن الفرض المحرك السماء وقد قالوالن السماء حيوان مطييع تله تعالى الى قوله الى الاستكيال يذآ تها(قلت) كل ماحكاه عن الفلاسقة فهومذهبهم أولازم عن مذهبهم أو يحكن أن بنزل القول فيه على مذهم ما الأماحكاه من ان السماء تطلب عركتما الأوضاع الخزئيدة التي لأتناهى فأن مالانها يقله غيرمط لوب اذكان غيرموصول اليه ولم يقله أحدالاا بن سينا ومعاندة أبى حامد لحذا أأقول كافية أيماسيا في بعد والذي تقصده عند القوم اغماهي الخركة نفسها عمامي حركة وذلك ان كال الحي عباله وحي هي المركة وأغالم في السكون ههذا للعيوان السكائن الفاسد بالمرض أعنى من قبل ضرورة المهولي وذاك اناتعب والكلال اغايدخل على هذا الميوان من قبل أنه هيولاني وأما الميوان الذى لابكته تعب ولانص فواحب أن تكون حياته كلها وكأله في الحركة ونشيعه بخالقه هوا فادته الحياة المعهنا بالمركة وايست هذه المركة عندالقوم من أحل ماههناعلى القصد الاول أعنى بالقصد الاول ان مكون الدرم السماوي اغاخلق من أجل ماه منافات المركة هي فعله الخاص الذي من أجله وجد فلوكانت مذه من أحل ماههناعلى القصيد الاول الكان البرم السماوي اغاخلق من أجل ماههنا وعال عندهم أن يخلق الافصل من أحل الانقص الكن عن الانصل ولابد يلزم وجود الانقص كالرئيس معالمرؤس الذي كالعف غيرالر أاسة واغاالر ناسة طل كاله وكذلك العناية عاههنا شبعة بعناية الرثيس مانرؤسين الذين لانجآء لهمولاو جودالابالرئيس وبخاصة الرئيس الذى ايس يحتاج ف و جوده الأخم الأفصل ألى الرئاسة فضلاعن وجود المرؤسين (قال أبوحامد) الاعتراض على هذا الى قواء وربين هذا (قلت)قد يظن ان هذا الكلام اسعنه يمسدرعن أحدر حالين امار حل حاهل واما ر حل شرير وأبو عامده برأعن ها تين الصفتين ولدكن قديصدر من غير الجاهل قول عاهلى ومن غير الشريرة وليشر برى على جهة الندور ولكن يدل هذا على قصورا ابشر فيما يعرض لهممن النقليات عانهان المنالاين مناأن الفلك يقصد يحركته تبديل الاوضاع وكان تبديل أوضاعه من الموجودات التي مهذا موالدى يحفظ وجودها بعدان يوجدها وكان هذاآ لفعل منه مدائما فاي عبادة أعظم من هذه العماد ، عنزلة لوان انسانا تكلف أن يحرس مدينة من المدن من عدوها بالدو ران حولها الملاونها را أماكنانرى انهذااافعلمن اعظم الافعال قربة الى الله تعالى وأمالوفرضنا حركة هذا الرحل حول المدينة لغرض الذى حكى هوءن أبن سينامن انه لايقصد وفوكنه الاالاستبكما لبا " نيات غير متناهية اقيل فيه انه رجسل محنون وهدذا هومه في قوله تعالى انكان تخرق الارض وان تدام البسال طولا وأماقوله فيسهانه لمالم عكمها استيفاءالآحاد مالعددأ وجيعها استوفتها بالنوع فأنه كلام محتل غير مفهد مالاأن ومدان المركف لمالم عكن فيهاآن تكون اقدمه بأجرائها كانت باقية بكليها وذلك ان من المركات ماهر غير بانمة لانأخرائه بأولا بكايتها وهي المكاثنة الفاسدة ومنها ماهي باقية بنوعها فاسدة كائنة بأخرائها ولكن معهدا يقال فيهاانها حركة واحدة على الوجوء التي فصلت في غميرماه وضعمن

يعبل يزعون ان ألمه هو الالمالشديد الذيلاالم فوقه مان نفوس السله والصلااء قداءةقدتف حساتهم الدنماا عتقادات غترمطا بقة للواقم بزعهم فكمف كونون من أهل السيلامة وعكن أن يقال هم لابعت قدون أن النفس كالا فلا المون لهم شوق الىالكمال الفائث فمكونون من أهل السلامة يل من أهل السعادة على مايليق عالمهم كأيراه بعضهم شماستدلاهم على تعلق أمثال تلك النفوس ماحسام أخربانهاان فمتتعلق تكون معطالة ولامعطال في الوحود عنوع عقدمتيه فانهما تشمم بدواتهما ووجودها ولاتكون معطالة عن الادراك وسلب التعطل عن الوجود وأن كان مشهورا فيما ينمهم الكنه ليس ضروريا ولا مبرهناعليمه فهوق حبر المنع أدمنا (وأدضا) حمل حم الفلك آلة لقد لات ينفوس الماه والصلحاء غبر مستقيم لان اجزاء الفلك منشأبه فلس بعض تلك الاحزاء مان تكدون آلة

المعض تلك الذفوس اولى من المعض عاما ان يكون كل خوعه نها آلة لمكل واحدة من الذفوس أولا يكون كحتهم تمين منها آلة لمكل واحدة من الذفوس أولا يكون كل خوعه نها آلة لمكل واحدة من الذاتي في منها آلة التي من الثانية من الذاتي والقلام النفوس والقسم الأول نظاه رالا ستصالة فتعين ألذات كر واف هذه المسئلة تظنون وتضمينات لا تليق بالمواضع العلمية ثم المانة تنفي من علماء الاسلام ذه واللي ذلك المكن المكن وحانى والماذات والآلام العقليتين وكونهما أعظم من الحسبتين فان المهرة المتقنين من علماء الاسلام ذه واللي ذلك المكن

أن و حدف كلاما لله تعالى وكلام رسوله عليه الصلاة والسلام ما يشير الى ذلك واغمان مكر عليهم من جهة انهم أنكر والمعاد المسمائي واللذات والآلام المسمانية في دار الآخرة على ما دل عليه كثاب الله تعالى وكلام رسوله في مواضع غير معدودة عيث لا محال لارتكاب تأويله ما وصرفه مأعن ظاهر هما ( قال الامام الرازى ) انالان منكر اللذة العقلية ولاانها أفوى من غيرها والكن ذلك ممالا عكن اشاته بالأدلة العقلية ولانها أفوى من غيرها والدلالة على طعوم الأشياء بالأدلة العقلية ولانها أوليس كل مالا عكن الدالة على طعوم الأشياء

وروائحها لتعسذرذلك عليهمم انالس بشهد يثبوتها وهسدد أللذات العقلية من هسدا القبيل ولاسبيل الحالةمنددق المازمها الابالوسول الها وكلءن كان انقطاعه عن العلائق النسدية وانحذابه الحالمارف الالهدة أتمكان حظممتهاأوفى ولقدرزقنا الله تعالى منها في المنام واليقظة مرة بعداخرى مأقوى اعماننا بهماوسكن نفسمنا اليها والظاهرمن المسكماءانهـماذكروا الوجوه التي حكيناعتهم الالشكون حاربة مجرى المنهات والمشوكات وأنا أز مدعلها فأقول الكمال لذاته محموب بالاستقراء خسسة فانالكامل قما راجح فالمبعلى الناقص وكما انمراتب المكال كثمرة فكذامرات الحسه كشروقها كانالكال الاقصى ايس الانته تمالي فالمسالشد مدايس الاله شمان شدة الحب تغيد حالتن مرتبتين الغفلةعن غمرالحموب والالتداد مادراك المحمدوب ومدل

كتيهمانه بقال فالحركة أنهاوا حدة وأماقوله لانه لمالم مكنه استيفاؤها بالعدد استوفاها بالنوع فكالأم باطسل لان المركة السماوية واحدة بالعدد واغايقال هنداف المركات الق دون السماء المكائنة وذاك انهذالمالم عكن فيهاآن تكون واحدة بالمددكانت واحدة بالنوع وباقية بعمن قبل بقاءالمركة الواحدة بالعدد (قال أبوحامد) والثاني هوا نانقول الى قوله واختيارها (قلت) هذه معاندة سغسطائية وذلك ان النقلة من مسئلة الى مسئلة هومن قمل السفسطائية كيف يلزم عن يجزهم ان عجز واعن اعطاء السدب فاختدال فحهات وكات السماءان يعز واعن اعطاء السديب فحركة المسماء وأنلايكون لمركتهاءلة همذا كلام كله ف غاية الركا كة والعذمف وأما هذه المسئلة في الكثر فرحهم بهمالانهم يظنون انهم قدأيجز واالفلاسفة فيهاو السدب فيذلك جهلهم بانحاءا لطرق المسلوكة في أعطاء الاسباب والمقدار الذي يطلب منها ويعطى في شي شي من الموحود ات فانه يختلف باحتلاف طمائع للوجودات وذلك ان الاشياء البسيطة ايس فاسبب فيما بصدرعها الانفس طما تعها وصورها وأماالآمؤوا لمركية فتلغ لحاأس باب فاعلناغ برصورها وهيالتي أوجيت تركيبها وانتران أجزائها بعضها الى بعض عمثال ولك ان الارض ايس لحساسيب في ان كانت تهوى الى أسفل الاصفة الارضدية وليس للنارسيب فان تعلوالي فوق الانفس طميعها وصورتها وبهذه الطسعة قدرل انها مصادة للأرض وكذلك الفوق والاسفل ليس لهدما سيب به صارت احدى الجهتين أعلى والأخرى أسفل بل ذلك وقتضى طماعها واذارجب اختلاف الجهات لانفسلها واختلاف الحركات لاختلاف الحيات فليس هناسيب يمطى فاختسلاف المركات الااختلاف حهات المتحركات واختسلاف المهات لاختلاف طياثههاأ عنى النيمضها أشرف من بعض مشال ذلك ان الانسان اذا أحس بالحيوان وقدم فالحركة احدى وحليه من جهة من عدمه ثم تدرجها الاخرى فقيال لم كان الحدوان يقدم هذه الرحل وبؤخرالاخرى دونان يكون الأمر بالمكس لم يكن هنالك سبب يوف ذلك الاأن يقال انه لابد في خركة الميوان من أن يكون له رجل يقدمها ورجل يعتمد عليها وذلك يوجب أن يكون العيروان جهتان من وبساروان المين هي التي تقدم أبد القوة تختص بهاوات السار هوالذي بتدع أبدا ف الا كثر المن المُوَّةُ تختص بهاواله أعكن أن يكون الأمر بالعكس أعنى أن تمكون حهدة المين هي العرجهة اليسارلان طمائم الحيوان تقتضي ذلك امااقتضاء أكثريا وامادائم اوكذلك الامرف آلاجوام السماوية آذلوسال سأثل فقاله تقرك السماءمنجهة دونجهة قيل لان فاعيناو يساراو بخاصة اذقد تبت من أمرها أنهاحيوان الاأنها يخصهاان جهدة الوين ف بعضها هي جهة البسار ف البعض وهي مع هدا المذرة الواحد تتحرك الى المهمة سن المتصادنين كالرجدل الايسرالاعسرف كماانه لوسال سائل فقال انحركة المنبوان كانت تتماو كان عينه بساره ويساره عينه فلماختص اليمن بكونه عينا والبسار بكونه بسارالقمل له انس الناك سيب الاان طبيعة الجهة المهماة عينا أقتضت بحوهرها أن تسكون عينا والاتكون يسارا وطميمة المسارا قتصت بجوهرها أن تمكون بسارا والاتمكون عمنا وان الاشرف لأجهة الاشرف كذلك إ ذاسال سائل لم اختصت جهة اليمين في الحركة العظمى بكونه أعينا وجهة البسار مكونه ارسارا وقد كان اعكن أن يكون الأمر بالمكس كالمال فأفلال الكوا كب المعينة لم بكن له جواب الاأن يقال الجوسة

الأنواسطة الداراً فعاله فتكلما كأن العلم بها أكثر والاطلاع على تكده أتمكان حيد والالتذاذ بحيد أثم كال رحدا أنه الماعندى في هذا الماب والله أنه المدون وأمالة المائد في المائد وروال المياة ولا يدون الدائد والمائد وروال المياة ولا يدق الالدائد المنصر بقال فو المنافع والمنافع والمنافع

الاشرف اختصت بالبرم الاشرف كالمسال ف اختصاص النارية وق والارض بأسفل وأماكون السموات تعرف بالمركتين المتضادتين ماعداا لمركة اليومية فلضرورة تمنادا لمركات همنا أعدى حركة المكون والفساد ولدس في طميعة العقل الانساني أن مدرك أكثر من هذا بأمثال هذه الاقاويل فهذا الموضع فلااعترض أيوحامدهذه المسئلة وكالاله ليسطم عليما جواب حكى ف ذاك حواباعن بعض الفلاسفة فقال وقال بعضهم تماكات الى قوله في هذا الغرض (قلت) ان هذا المتكلم رام أت يعطى السبب ف ذلك من قبل السبب الفائي لامن قبل الفاعل وامس بشَفَّ أُحْسِد من الفلاسفة أن هناك سيماغا ثيا على القصد الثاني هومسروري ف وجودما ههناوان كان لم يوقف عليه بعد التفصيل الكن يشكانه عامن حركة ههناولامسير ولارجوع المكوا كبالاولهامدخل في وجودها ههناحتي لواختلف منهاشئ لاختل الموحود ههناولكن كشراهن هذه الاسماب المزئبة اماأن لا يوقف عليها أصلا واما أن وقف عليه المدرسان طويل وتحربة طويلة مثل ما يحكى أن الحدكم أثبته ف كتابه ف التدبيرات الفاكية الجزئية فاماالأمو رااكلية فالوقوف عليها بسيهل وأسحاب علوم التنجيم قدوقفواعلي كثير منها وقدأدرك فيزمانناهذا كثبر بمباوقفت عليه الأم السالفة من هذا المعنى كالكلاانيين وغيرهم فلذلك لايشني أن لابعتق دان لدلك حكمة في الموجود أت اذقد ظهر بالاستقراء ان جير عما يظهرف السماء هولموضم حكة عاثمة وسيبمن الاسماب الفائية فانه اذا كان الأمرف الحيوان كذلك فهوأحرى أن بكون فالآجرام السماوية وقد ظهر في الانسان والخيوان نحومن عشرة آلاف حكمة في زمان قدره ألف سنة فلا يمعدان نظهر في آباد السنين الطوراة كثير من الحيكة التي في الاحرام السماوية وقد نحيد الأوائل رمز واف ذلك رموزاليه سلم تأو الهاالة بجاءالرا الخون ف العلم وهم أله كما المحققون وأما الاول وهوة وله أن لقائل أن يقول التشبه بالله تعالى يقتضى له أن يكون ساكنا لان الله تعالى يتقدس عرالحركة لمكن اختيار الماقيم امن افاضمته اخمير على الكائنات فانه كلام مختل فان الله تمالى ليس بساكن ولا مقدراة وان يقرك الجسم أفصدل له من أن يسكن واذا اشتبه الوجود بالله تعالى عأغما يتشبه به بحكونه ف أفصل حالاته وهي المركة وأما المواب الثاني فقد تقدم الجواب عدمه (المسئلة السادسة عشر) فابطال قولم النغوس السموات مطلعة على جيه المزئيات الحادثات عُ هذا العالم الى قوله لانه تحديم في نفسه (قلت) هذا الذي حكام لم قله أحد من الفلاسفة فعلى الاابن سيناأعني أن الاجرام الشمساوية تتحيل خيالات لانهاية لها والأسكندر بصرح في مقالته المسماة عدادك المكلان هدف الاجرام ليست متفيله لأن الغيال اغا كان ف الميوان من أجل السلامة وهدنها لاجرام لاتخاف الفسادفا الميالات في حقهاباً طلة وكذلك المواس ولوكان لها خيالات الكان فماحواس لان الحواس شرط في الغيمالات فمكل متخم لحساس ضرورة وايس ينعكس وعلى هذالا يصح تأويل اللوح المحفوظ على ماحكاه عنهم وأمأتأو بل العقوله المفارقة التي تصرك ملكا الملكاءلى جهمة الطاعة فاملائدكة مقربين فتأويل جارعلى أصوفهم وكذاك تسمية نغوس الافلاك الملائسكمة سماوية اذافصده طايقة ماأدى أأيه البرهان وماأتى به الشرع (قال أبوحامد) وإستدلوا إنيه الى قوله المفهيم مذهبهم (قلت) قدقلمًا ان هذا الرأى مانعلم أحداقا ل به الأابن سينا وأما الدايل

وشقاوتها العدامفارقية الأمدان لان الانبياء عليهم الملاة والسلام معوثون الى كافة الخلق وأكثرهم قاصرون على فهـ مالماد الروحاني والكحالات المقبقية واللذات المقلية وذلك كالآمات المشاهرة بالمهة والجسمية قلنااغا يصم التأويل والصرف عن الظاهر أذا أمتنع الجل على الظاهر كاف الآمات المشعرة بالجهة والمسمية فأن الأدلة المقليسة والبراهين القطعيد مدات عسلى امتياع الجسمية والجهة فوجد صرفهاءن الظاهروأما فيمانحن فيه فلافرينه الصرف عن الظاهر فضلاء زالدالل القطعي مل أكثر لآمات والاحاديث الواردة فيذلك غنم جاياه \_ إلتشبيه والتم يل شهديذاك تمريح كتاب الله تمالي وسنة رسوله عليه الصلاة والسلام وشيعهم فالمتناع الماد الجسماني كشرةمنهاان المهاد الجسماني امايان يعسدم تعالى الاندان وأحراءهامالكايسة ثم يو حدها بعيثها أو يفرق

أجراءها م بحمهه أو وعيد المهااخياة وكالرهاية من اعادة المدوم بعينه (أما الأول) فظاهر (وأما الثاني) فلانسان المعين مشارك لسائر الناس في الانسانية ومتازعهم في تعينه وتشخصه وما به الاشترا غير ما به الامتياز فتشخص كل واحدمن الاشعاص بحب أن يكون زائدا على ماله من الانسانية وذلك الزائد لابد أن يكون صفة فاغة به فعر ما بالم بالاجراء لابد وان تنعدم تلك الصفة فلواعا دالله فعالى ذلك البدن الشخصى فلابد وان يعيد تشخصه الذي انعدم والالم بكن خميسد الذلك الشخص وهوشد لاف الغرض فيلزم اعادة المدوم بعينه وهي مستقيلة (أما أولا) فلان المعدوم لا يصع المدكم عليه العدق العود اذلا بدف المدكم عليه بعدة عود مصح المعرد الاستادة المعرد والالمكان الحكم بعدة عود و صحح العود اذلا بدف المدكم عليه بعدة عود الاستادة المدوم بعينه المعرد وأما ثانيا) فلانه لو جازا عادة المعدم بين الشي و نفسه وهو ضرورى الاستحالة (وأما ثانيا) فلانه لو جازا عادة المعربين الشي و نفسه و مستحملة بدازا عادة وقته الأول لانه من جلم اضرورة ان الموجود بقيد كونه في المعربين الموجود بقيد كونه في المعربين الموجود بقيد كونه في المعربين الموجود بقيد كونه في الموجود بقيد كونه في المعربين المعربين المعربين المعربين المعربين الموجود بقيد كونه في المعربين الموجود بقيد كونه في المعربين الموجود بقيد كونه في المعربين المع

وقت آخر واللازم اطلل لافضائه الى كون الثي مبتدأمن حبث الهمجاد اذلامهني للمتداالاالموحود فى وقته الاول فكذا المازوم (وأساراتها)فلانه الوحازاعادةالعدوم بعينه لحازان وحدالة دامدلا عنه ماعائله فيالاهمة وحميم العوارض الشخصة لانحك الامشال واحدد واللازم ماطل لاستلزامه عدم التميز س المهدا والمماد لان التقسدير اشتراكماف الماهسة وحميم الموارض (لايقال) لانسداانااناني يتضمن اعادة المسدوم بعينه ولم لا محوز أن مكون تشعص زيدعدارةعن تشخصات أحرائه الأصلية الماقية من أوّل العمر الى آخره وتسكون تعبنات تلك الإحزاء باقبة يعد التفرق وزوال الحيماة والخلفسة والشكل المارض الميموع فاذاجع الله تعالى تلك الاحراء وحملها حدية فقدأعادز بدامن غران بكون هناك اعادة المدوم بعينه (لانا نقول) أو كان الامرعك لي ماذكر

الذى سكاه عنه فهو واهى المقدّمات وانكانت مقدمة جداية وذلك انه يضع انكل مفعول خزق فانه أغابه سدرعن المتنفس من قمل تصور جرفي أذلك المفعول وحركات حرث بتهما بكون ذلك المفعول الجزي م يضيف الى هذه المقدمة الكبرى مقدمة صغرى وهي ان السماء متنفسة يمسدر عم الفعال خِرْقَيةُ فَيَازَمُ عَنْ ذَلِكَ أَنْ مَكُونِ بِصِدِرِعِهُ إِمَا مُعَدِّرِ عِنْ الْفَعُولِاتِ الْخِرِثُمَةُ عِن تصور بَرْقُ وَهُوالْذَى يَسِمَى حَيْلًا وهُذَالِيس يَظْهُرُفُ الصَّنَاتُعَ فَقَطْ بِلَ فَ كَثَيْرِمِنَ الْمَيْوانَ الذي يفعل أفعالا معدودة كالمحل والعنكدوت والعناد لهذهالقدمات انهايس يصدراه لرقى عن دوى العقول الامنجهة ماذلك المني مخيل خيالاعاما فتصدرعنه أمور خ ثية لانها مة له مثال ذلك ان الممانع اغاتصد وعنه صورة الكزانة منجهة خيال كلي عام لايختص فغزانة دون خزانة وكذلك الامرفها يصدر من المتناثع بالطبيع عن الحيوانات وكان هذه الخيالات هي واسطة بين الادراكات المكلمة وألحزتمة أعنى انها وأسطة بين حدالشي وخياله انداص معفا لأجرام السماو بدانكانت تعدل فمثل هذا اللمال الذى هومن طميعة المكلى لاالحيال الجزئي المستفادمن الحواس ولاعكن أن تبكون أفعالناصا درة عن التصورا لِكِنْ ولا لكَ ما يرى القوم ان الصورة الخيالية القي تصدر عَمْ العمال المدوانات المحدودة هي كالمتوسطة بين المعقولات والعدورا لخيالية الشخصية مثل الصورة التي نفر مهاا امغاب بما يصيد من الجوارح والتي ما تصديع النحل بيوته اوأ ما الصانع الذي يحتاج الي مثال خِرقي محسوس فهوالذي ليس عنده هذا المثال المكلي آلدى هومنرورى في صدور ما يصدر عنه من الجزئيات وهذا الخيال هو الماعث للارادة الكلية التي لاتقصد شخصادون شخص من النوع الواحدوه ذا لابو جدف الاجرام السماوية وأماان توجه دارادة عامة لانبئ الكليء عاهوكلي فهومسقيل لان البكلي ايس أهوجود خارج الذهن ولاهوكائن فاسد فنقسيمه أولاالارادة ألى كلية وجزئية غيرصد واب اللهم الاأن يقال ان الاجرام السماوية تتحرك محوحدودالآشياء بغيران وقترن المدبغ يلشقص من أشخاص الموحودات يخلاف ماهوالام عندناوقوله ان الارادة الكآء المس بصدرعنها خرثى خطأاذا فهم من الارادة المكلمة مالا يخص شخصادون مخص بلخيال عام كما لاالملك في اتخاذ والاجناد والمقاتلة وأماان فهم من لارادة تعلقها بالمعيى الكلي بعينه فليس تتعلق به ارادة أصلاولا توجد ارادة بهذه الصفة الامن الجهة التى قانافالا جرام السماوية الأتمين من أمرها نها تعمقل ماههنا من حهة ما تخيل فذلك من جهة الحيالات المامة الق تلزم الحسدود لامنجهة الخيالات الجزئية التي تلزم الاحساسات والاظهران بكونذاك على التصو رالجزئي وبخاصة اذاقيل السايصدر عنها عليا غيايصدرعن القصدالثاني الكنمذهب القومانها تعسقلأ نفسهاو نعقل ماههذاوهل تعقل ماههنا على المخسيرذوا تهسافيه نظر تفعص عنه فى المواصع الخاصة به و مالجلة ان كانت عالمة فاسم المرمقول على علمناو علمها باشتراك الاسم وأماما يتعوله في هذا العصدل في سبب الروبي والوجي فه وشي تفرد به ابن سينا وآراء القدماء في ذلك غير هدندا الرأى وأماوجودعام الاشخاص غبرمتناهمة بالفعل منجهة ماهوعلم شخصي فشئ متنع واعني بالعلم الشحصي الادراك المسمى خيها لاولم مكن معني لادخال مسئلة الرؤ ماوا فوجى في هذا الموضع الأأن يتطرق مدال الى كثرة المعاندة وهوفعل في في طائي لاحد ملى وهذا الذي قلنه من أمر تخدل آلاجرام

لكان من الواجب أن يقال عند موت شخص وتفرق أخرائه العنصر به النارية را لهوائية والمائية والارضية انها عين ذلك الشخص اذاً لم يعتبرف شخصيته الاتلك الاجراء وتشخصا تهاالتي لم ينعدم شئ منها وذلك مهاوم الفساد بالضرورة والحواب انالانسلم امتناع اعادة المعدوم بعينه وماذكر من الوجوم على بطلانه فد قوع أما الاول فا بالانسلان المدوم لا يصح الحرك عليه بصحة العود (قوله) اذلا بدمن المكم عليه من الاشارة اليه وهي متنعة لانتفاء الموية (قلنا) ان أريد انتفاء الموية مطلقا في الحكارج والذهن فعذوع وان أريد في أثقار بعقسة ولكن لا يلزم من الثقاء المويد في الفارج امتناع الاشارة اليه فان التيز والثبوت عند العقل كاف في الاشارة العقلية وهي كافي من المتناع المديني الماه وعند ثبوت الصفة أمنى الفارج ولوسم فامتناع المديم عليه بعد العود لانتفاء الاشارة اليسه لا فتفاده ويته لا يستلزم امتناع المود لواز وقوعه بتأثير الماعل من غيران يتصوره متمور أو يحكم عليه بثن من الاحكام (وأما الثاني) فلانا لانسلم من الاحكام (وأما الثاني) فلانا لانسلم عن عند المناسوي المناس

السهاو تقنعالات متوسطة من اللمالات الخزئية والكلية هوقول مقنع والذي الزمعن أصول القوم انالا برام السيماوية لاتخيل أصلالات هذه الخيالات كإفلنا اغماهي لموضع السلامة سواء كانت عامة أوخاصة وهي أيضاهن ضرورة تصورنا بالعقل وإذلك كان تصورنا كأثنا فاستداو تصورا لأحوام السماوية إذا كان غير كَانْ ولا فاسد فحب أن لا مقرن بخمال وإن لا ستنداليه يوجه من الوجوه ولذلك المس ذلك الادراك لأكلما ولاحزتمانل يتحدهنالك العلمان ضرورة أعنى الكلي والجزئي واعما بتستزههناف الموادمن قبل ثلث ومن هذه الجهة وقع الاعلام بالفيوب والرؤ ما وما أشه ذلك وهذا بين على التمام في موضعه (قال أنوحامد) راخواب ان تقول الى قوله تعريكوا نوضهها (قلت) أما قول الى حامدوا لحواب أن بقيالُ بم تذكرُ ون الداقولة فسلا تحتاج الدشي بمباذكر قوه هو جواب من جنس المسموع لامن حنس المعقول فلأمعني لادخاله فهذا الكتاب والفلسفة تفعص عن كل ماجاء فالشرع فان آدركته استوى الادراكان وكأن ذلك أثم ف المعرفة وان لم تدركه أعلت بقصو والعقل الانساني عنه وإن يدركه الشرع فقط واعتراضه عليهم في تأويل اللوح والفله هوشي خارج عن هذه المستلة فلامعني أيصنا لادخاله وهمذا التأويل فاعترالغيب لابن سينافه سيمعاندة صحيحة فانه ليس أسماء حركات حرثية في مسافات خزيمة حتى يقتضى ذلك ان يكون لها تخيل فان المتنفس الذي يتحرك حركات خريمة في أمكنة خِ ثِيهُ لا نُحَالَةً تَحْيِدُ لِ التَّلَّكُ 'لَتِي تَحْرِكُ عَلَيْهَا وَآمَاكُ الحَرِكَاتِ آذًا كَانت تَلكُ المنافَاتُ عَدْبُرمَ لَرَكَةُ لَهُ بالمصر والمستدر كاقال اغايتحرك منحيث هومستدر وكة واحدة وان كان يتسع تلك المركة إلواهدة حركات كثيرهمة فننة خرثمة فيما دونهامن الموجودات فانه لمس المقصود فيذه مرمن تلك المذنبيات منجهة مآهو جزئي فانه اتكان الامركذاك لزمان تسكون السماء ولامد متخرلة فالنظراغ هُوفَ الْجِزئياتُ أَلَمُادَثُهُ عُنُمُ آفَى هُل هي مقد وتَقَلاَ نفسها أُولِفظ النَّوع فقط وليس عكن ان يتَّمن هذاف هذا الموضع لكن فظهران ههذاولا مدعناه فبالجزئيات بالجهة ووجود المنامات الصادقة وما يشسمه ذلك من نقدمه المعرفة عليح تف فالمستقبل وهي ف الحقيقة عماية ف النوع (قال أبوحامد) القدمة النالثة الى قوله عندهم بالالهي (قلت) أما أستيعا دوان يكون ههنا عقل برى عمن المادة ده عقل الاشسياء بلوازمها الذاتيسة علىجهة المصراف افليس أمتناعه من الامو رالمعروفة بانفسها ولأأدصنا وحوبوجودهمن الامورالعروفة بانفسها الكن القومأعني الفلاسفة وعون أنه قدقاما المرهان عندهم على وجودعقل بهذه الصغة وأماو جودخيالات غيرمتناهية فمتنع على كل جوءهمذل وأما و جودمالانها ية له فالعلم القديم وكيف يقع الاعدلام بالجزئيات الحادثة فالمستقبل للانسان من وَمِلْ الْعَلِمُ الْقَدْيْمِ فَامْرِ مِدْ فِي الْقَوْمُ الْ عَمد هم سامة من قبل النالية في المكلي الدى فْ العقل لالله في الجزأي الذي شخص فيها والاستحاص المعروفة عندها لان النفس هي بالقوة جيدم الموحودات ومابالة وتقهو يخرج آلى الفسعل امامن قبسل الامو والمحسوسة وإمامن فسل طبيعة العمق المنقد مه على المحسوسات فالوجوداً عنى العمق الذى من قد اله صارت الموجودات المحسوسة معقولة متقنة لامنجها اف ذلك العلم خيالات لاشعاص لانها يفطاو بالجالة فيزعون انه قد أنحد العلمان الكلى والجرزني ف العلم المفارق للمادة وانعاذ العاص ذلك العدم على ماههما القدم الى كلى و جزئى وليس ذلك المهلا كلياولا جزئياوه فاأوضده ابس عكران ينبين ه دا الموضع

كانمو حودازمانا تهزال عنه ذلك الوجود في زمان آخر شما تصف به فى زمان ثالث وما الراحه الحه تخال العددم بين زماني وحوده واذا اعتبرنسمة هـ ذا القال الماام دم محازا كفاه اعتمارا التفاير فالوحود بحسب زمانيه (وأماالثالث)نلانالانسلم كون الوقت من الشخصات فان كل أحدد وقطع بان ثسانه وكنسه الموم هي يستهاالي كانتبالأمس حتى ان من زعم خـ لاف ذلك ونسب الى السفسطة (وأمااراهم)فلانالانسام الشرطية بلوجود المثل بالعني المذكور محال اذ سلزم منده أن تشخص شحمان بتشحص واحد فيكون النشخص الواحد مشستركا سنهما فالأمكون تشخصا لان مقنفي التشخص التوحدالمانع من الشركة مطلقا (عان قلت) الحركم بالمتناع اعادة المعدوم ضرورى وماذكر منالو جوه في سيورة الادلة تنبيهات لايضر منعها (قلت) منسوع كيم وقدد قال يحدوازه

جمعة برمن المقالا وردعوى الضرورة المحافلة فيه الجم الفعير من العقلاء عير مسموعة ثم انسلنا واغما المتناع العدوم وينه والمحافرة المعرورة المحافرة المعرورة المحافرة المعرورة المعرورة المحافرة المعرورة المحافرة ال

يقع ف أيام القعط مل نقول لا حاجة فيه الى هـ فا الفرض فانك اذا تأملت ظاهر التربة المموزة علت أن وابها جثث الموقى قد سعم له منه النمات وأكان كله والمبوب فأكناها فالا جزاء الماكولة اما منه النمات وأكان كله والمبوب فأكناها فالا جزاء الماكولة اما أن تعادف بدن الآكل أو في بدن الماكول وأياما كان لا يكون أحد هما بعيز معادا بقيامه وأيينا لا سيل الى جعلها جزاء من كل منهما والعلم بعضر ورى ولا أولو به فيداها جزامن بدن أحد هما دون الآخر بق أن لا يجعل جزاء المعالمة من ذين أله مدن وذلك

سطل الاعادة عمى حمع الاحزاء (والمرواب) أن المعاد هوالأخراء ألاسلية الماقية من أول العسمر الى آخره والاخراء الماكولة فضيلة فيالآ كل فتحمل حزامنالأ كول منغيد لزوم فساد فان قدل يحوثر أنتكون الاحواء الاصلية من المأكول استحال دما ممناف الأكل ويحمل منهمولودف كون الأحواه الاصلمة من المأكول احراء أصليه لذلك المولود فدمود المحيذور قلنالافسادف الجواز سل فالوقوع فاد ل الله تعالى صفظ الأح اءالأصامة لشغص من أن تصمر أحراء أصلمة المنفس آخر (الأيقال) الأندان الماضية غسير متناه يقوالا خراءاا منصريه التي تحمسل مادة اردن الانسات متناهدية فادت لاند أن تكون الاجراء الاصلمة لمدن أحزاء أصلمة لمدنآ خرلاناغنع كون الأبدان المامنية غسير متناهية فالأقدأ بطلنا فياسمق أدلة فدم المالم وأيهنا الاحزاء الاصلمة يلأ التيمي الانسان في المقيقة

واغما التكلمف هذه الأشياءف هذا الموضع عنزلة من أخذه قدمات هندسية ليس فاشهرة نفعل فيهما تمدية اولااقناعا فبادئ الرأى فضرب بعضها سعض أعنى حدل مترض بعضها على بعض فانذلك من أضعف أنواع البكلام وأخسه لانه ليس يقع بذَّلك تصديق برها في ولاا قناعي وكذلك العلم بالفروق التي بين نفوس الاجرام السماوية وين نفس الانسان هي كلهامطالب عامصة ومتي تكام في شئ منها في غيره وضعه أتى المكلام فيها اماغر ساواما اقناعيا وفيهادئ الرأى أعني من مقدمات تمكنه مشل قولهمان النفس الغضيبة والشسهوانية تفرق المنفس الانسانية عن ادراك ماشأن النفس أن تدركه فأن هذه الأقاو ولوأمثا لهايظهرمن أمرها انهاعكنه واغما تحتاج الحادلة وانها يتطرق البهاامكانات كثيرة متعابلة فهذا آخر مارأينا النذكر في تعريف الأقاويل آلتي وقعت في هذا الكتاب في المسائل الالحَمة وهي معظم ما في هذا الكتاب من فقول معدَّ هذا انشاء الله تعالى في المسائل الطسعيمة (كال أبو حامد) أما الملقب بالطبيعمات فهو علوم كثير فنذكر أقسامها الى قوله واغسا بخالفونهم من جلة هذه الملوم في أرسع مسائل (قلت) أماما عدده من أجناس العلم الطسي الهانسة فصيع على مذهب ارسطاطا لبس وأمااله لمومالتي عددهاعلي أنهافر وعله فليست كاعدها أماالطب فلمس هومن العلم الطميعي وهوصناعة وخذمه أدجامن العلم الطميعي لآن العلم الطبيعي نظرى والطب عملي واذا تمكلمنا في شي مشترك العلمن فن جهتين مشل تكلمنا في الصحة والمرض وذلك ان صاحب العار الطبيعي ينظر فالعجة والمرض من حيث هما من أجناس الموحودات الطبيعية والطبيب ينظرنهما من حيث اله يحفظ أحدهاو مطل الآخراء في انه مظرف الصمة من حيث يحفظها وفي المرض من حيث مزاله وأماعل أحكام التجوم فلدس هوأ يضامنها واغاه وعلى تقدمه المعرفة عا يحدث ف العالم وهومن نوع الزجو والكهانة ومن هذا الجنس أيضاعلم الفراسة ألاات علم الفراسة هوعلم الامو والخفية المساضرة لاالستقبلة وعلمالتهمير هوأيصناهن نحوعلوم تقدمه المعرفة بما يحدث وليس هذاالجنس من الملم لانظر ياولاعليا وانكان قديظن بهانه ينتفع بهف العمل وأماعلوم الطلسمات فهي باطلة فانه ليس عكن الأوضعناأن للنصب الفلسكية تأثيراف الأمور المصنوعة أن يكون ذلك التأثير فحاالاف المصنوع لآأن متعدى تأثير ذلك المصنوع الحاشي آخرخارج عنه وأماعلوم الحيل فهسي دأحلة في اب المتحب ولامد خلاها فألصنا ثعالنظر يةواماال كيمياء فصناعة مشكوك فيوجودهاوان وجدت فليس عكن أن تكون المصنوع منها هوالمطموع بعينه لان الصناعة قصارا هالى ان تتشده بالطبيعة ولا تلفها تى المقدقة وأماهل بفول شدياً بشده في آلينس الامر الطبيعي فلدس عند ناما يوجب استحيالة ذلك ولا امكانه والذى عكن أن يوقف منه على ذلك هوطول التحر بة معطول الزمان وأما المسائل الاربع التي ذكر فنحن نذكر وإحدة واحدة منها (قال أبوها مد) المستلة الآولى عكهم الحاقوله فلنمض فالمأقم مود (قلت) أما الكلام في المجرّات فليس فيه القدماء من الفلاسفة قول لان هذه كانت عند هم من الاشياء التى لا يحسبان يتعرض للفعص عنها وتجعسل مسائل فانهامهادي الشرائع والفاحص عنها والمشكك فها يحتأج الى عقو بة عنده ممثل من يفحص عن سائر منادى الشرائع العامة مثل هل الله تعالى موجودوهل السعادة موجودة وهل الفعنائل موجودة وأنه لايشك وجودهاوان كيفية وجودها

و 17 منهافت من المرشد كه تفسفه الملائكة بأمرا تقد تفاق عند حضور الموت فلا يتعلق بها الاكل ولا تفاق بها الاكل ولا تفاق منها المناف ولا تفاق منها النباف والمنها والمنها والمنهاف والمناف والمنهاف والمناف والمنهاف والمنهاف المنهاف والمنهاف المنهاف والمنهاف المنهاف والمنهاف وا

مُّمِياً كله الانسان أونها الصالحالات كلون في الملائسات ثما كله و يستمره فيصور فياثم منها ثم يقع في رخما تدمية ثم يصور في المعتفة ثم علقة لا يصور انسانا (والبواب) المالانسام بطلان التالي (قوله) أولالوجازة لك في الجانسة ازف كل انسان براه (قلناً) ان أبد بالبوازف قوله المازف كل انسان تراه الامكان الذاق في أم ولاسفسطة وان أر يد ترود الذهن فمنوع فان النفس قد علمت بالمادة ان الاناسي الموجودة الآن اغها تدكر نت من الأب ١٢٢ والام فاذا حرق الله تعالى العادة با يجاده من غيراً ب وأم استاب هذا العذع في العقل ولا يخلفه

ا موامر الحرمين عن ادراك العقول الانسانية والعلقف ذلك انعده م ممادى الاعال التي يكون بها الانسان فأشلاولاسبيل الحصول العلم الابعد حصول الفضيلة فوبحب أن لايتعرض الفحص عن المادى التي توحب الفض يلة قبل حصول الفضيلة واذا كانت الصنائع المحملية لاتتم الابأوضاع ومصادرات يتسلهاالمد وأولافأ حي أن مكون ذلك في الامورا لعلية وأماما حكام في السات ذلك عن الفلاسفة فهوقول لاأعلم أحداكال بهالاابن سيناواذامع الوجودوامكن ان يتفسير جسم عماليس يحسم ولاقرة في حسم تغيرا صحالة فأن ماأعطى من ذلك السبب المك ن اذليس كل ما كان عمكافي لأسعته يقدرالانسان أن يفعله فان المسكن فيحق الانسان معسلوم وأكثر المسكنات في أنفسها ممتنعة علمه فيكرون تصديق الني أن بأتي بالخارق وهوممتنع على الانسان يمكن في نفسه وليس يحتاج في ذلك إن نصنع ان الأمور المتنف في المه قل تمكنه في حتى الانبياء واذا تأملت المجزات التي صح وحودها و درتها من هذا الجنس وأبدخ ا في ذلك كتاب الله العزيز الذي لم يكن كونه خاركا من طريق السماع كأنقلاب العصاحية واغباثيت كونه مجعزا بظريق الحس والاغتيارا يكل انسان وجدو يوحدالي وم القدامة وبهذا فاقتهده المنعز وسائر المعزات فليكتف بهذامن لم يقنع بالسكوت عن هذه المستلة وليقرف أنطريق اندواص في تصديق الانبياء طريق آخرقد نبه عمليه أبوحامد في غيرماموضع وهوالف علاصادوعن المسفة التي فيهاسمي المنبي نبياالذي هوالأعسلام بالغيوب ووضع الشرائع الموافقة للعق والمفيدة من الاعمال ماقيه مسعادة حيم اظلق وأماما حكام في الرق ياعن الفلاسفة فلا أعد أحداقال بهمن القدماءالا بن سينا والذي يقول القدماء في أمرالوحي والرؤ مااغة هوعن الله لتماني بتوسط موحود روحاني ليس يجسم وهوواهب المقل الانساني عندهم وهوالذي يسميه الخذاق منهما لعقل الفعال ويسمى في الشريعة مل كافلنه دالي ما فاله في المسائل الاريدم (المسئلة الأولى) قال الوحامد الاقتران بين ما نعتقده الى قوله والكلام في هذه المسئلة ولاث مقامات (المقام الاول) أن يذي المصم الى قراه الى غير ذلك من الاسياب (قلت) أما انكار وجود الاسياب الفاعلة التي تشاهد فالمحسوسات فقول سفسطائي والمتكام بدلك امأجا حذبلسا العلاف حنائه وامامنقا داشه فسفسطائية عرضت آه في ذلك ومن ينفي ذلك فليس يقدران ومترف أن كل فعدل لايد أعمن فاعل وأماان هدد، الاسماب مكتفية بنفسه هافى الافعال ألصادرة عنهاأو عاتم أفعالها بسبب من خارج امامف ارق واما غيرمفارق فأمرايس معروفا سفمه وهويما يحتاج الى بحث وفحص كثير وان ألفواهم فالشبهة ف الأسماب الفاعلة التي بعس أن بعضها يفعل بعضا الموضع ماههذا من المفعولات التي لا يحس فاعلها فانذاك أيس بحق فان التي لاتحس أسمآبه الفياصارت تجهولة ومطلوبة من انها لا تحس لحا أسباب فانكانت الاشماء التي لا تحس لحاأسما ب مجهولة بالطم موصطلوبة فيما ليس عجهول فأسمابه محسوسة منرورة وهذامن فعسل من لأيفرق بن المعروف بنفسة والجهول قسا أنى يه ف هسذا الداب مغالطة مفسطائية وأيضا فاخاية ولونف الأسماب الذاتية الى لايفهم الموجود الايفهم مهافاته ليسمن الممر وف بنفسه ان الاشياء ذوات وصفات هي التي اقتضت الأفعال الخاصة عوجود موجود وهي التي منقمالها أختلفت ذوات الاشماءواسماؤها وحدودها فاولم يكنالوجودم وجود فعل يخمسه لميكن لهطيبه تخصه ولولم يكن لهطبيعة تخصه الماكان له اسم بخصه ولاحدوكانت الأشياء كلهاشيأ واحدا

وقوله ثانيا نحدن نعسلم بالعترورة أن العشاصر مالم تستعل بان تصدرندا تأ صاللما لان اكون غدداء للانسان شمأكاه ويستمريه واصمر دمائم منيائم رقع فى وحم آدمية شميصير فيما مهنفة تمعلقه لانصرانسانا جمنوع بلألمداوم لناهو أنالمناصراذا استحالت فالاطوارالمذكورة تصبرانسا ناوأماانه لابكون الأبيد ذاالطريق فلأعل لنابه فامل هناك طير بقا آخر أوطرقا متعسددة لانعلها لمدممشاهدتنا الأهاوق دوردف بعض الاخمارانه بعمالارض مطر فىوقت المعث قط راته تشممالنطف ومختلط عالتراب فلابعد فأن مكون في الأسماك الألمية أمورحارية محرى ماذكر فان ف خزانه المقدورات غرائب وعمائد لابعلها الاالله تعالى ولمس انكاره الاكانكارسائرالأمدور الثابة فالوجودانا ففية الاسداب كالسحر والنبرنحات والطلسمات ومنها أنه لوثدت المماد الحسد الى فأماأن يكون

عودالأر واح الى الابدان في عالم العناصروه والقول بالتناسخ وانه باطل أوفي عالم الافلاك وهو يو حب الغرق ولا الافلاك وهو يو حب الغرق وضركت الحلا المؤلفات وهو محال لانه لومع الخراقه القركت الاجزاء المفرقة عن مواضعها عند خروج الخارق عنه ابا خركة المستقيمة أيضا وهي متنعة على الافلاك لانه الاتكون الاعن المجهدة أوالى المجهة فتدكون مواضعها عند خروج الخارق عنه ابا خركة المستقيمة أيضا وهي متنعة على الافلاك لانه الاتكون الاعن المجهدة أوالى المجهة فتدكون

ألمه مُحدة لما البهاوقد فيت أن المهه أغما تحديها أوق عالم الخروه وأيضا الله متناع وجود عالم النوسوى هذا العالم الله وبعد عالم المراف وبعد عالم المراف والمسط عالم المركز والحيط عب ان يكون بسيطا والبسط عالم المركز والحيط عب ان يكون بسيطا والبسط الابدأت يكسون شكله المركز فيعب أن يكون ذلك العالم كرما وعدون بمنها ما المركز أن المركز في ال

فيلزم أن مكون الاحسام المنغسقة الحقائق أمكنة مختلفة الطماع أوبكون هناك قسردائم وكل منهما مستعمل (والحواب) لانسلم أنااقول باعادة الأرواح الى الامدان فعالم العناصر قول بالتناسخ واغما يكون تناسخا لوقلنا باعادتها ف أندان أخرولانسغ امتماع انخسراق الاذلاك فأن الدايل الذي تمسكوا بهعلي تقد ترتمامه اغمامدل على امتناع الانخراق فيحدد المهمآت الذى هوالفلك الاعظم لافي سائرها ولا نسيا أيضاا متناع وحود عالم آخرسوى هـ نداالعالم فانماذكر فسان امتناعه منالقدمات غيرمسل عندنا فانالانسيدان اختلاف الجهات أغا يحصل بالجسم المحيطولم لامو زأن مكون بالفاعل المحنار ولانسلم أسالمحيط يحب أن يكون يسبطا ولا تسلم امتناع الللاء وماذكر منالدايسلعلى امتناعه ففررتام على ماعرف في موضعه وأوسسلم امتناع الخ الاء لكن الخ الاءاعا بلزم لولم يكن وحود المالمين

ولاشيأ واحدالان ذلك الواحد يسئل عنه هل لدفه ل واحد يخمسه وانفعال يخصه أوايس لدذلك فان كانله فعل يخمسه فهناأفعال خاصة صادرة عن طيائع خاصة وان لم يكن له فعل يخصه واحد فالواحد اليس بواحد وإذاار تفعت طبيعة الواحد دار تفعت طبيعة الموجود وأذاار تفعت طبيعة الموجودان ألعدم وأماهل الافعال الصادرة عن مو جودمو جودضر وربة الفعل فيما شأنه أن يفعل فيد عاوهي أكثرية أوفيها الامران جيعا فطلوب يستحق الفحص عنه فان الفعل والأنفمال الواحديين كل شيئين من الموجودات اغما يقع باضافة مامن الاضافات التي لاتتناهي فقد تكرون اضافة تابعة لأضافة ولذلك لايقطع على أن الماراقادنت من جسم حساس فعلت ولابد لانه لا يبعد أن يكون هذالك موجود يوجد له الحالب المساس اضافة تعوق تلك الاضافة الفاعلة النارمثل ما يقال في حر الطابي وغسره لـ كن هذالبس يؤجب لبالنارصفة الاحواق مادام باقيا لهااسم النار وحدها وأماأن الموجودات المحدثة لحاأر يعةآسيا بأفاءل ومادةوصو رةوغا يةفذلك شئمه مرأوف ينفسسه وكذلك كونها مترورية فى وجود المسببات وبخاصته التي هي خرومن السي المسبب أعنى التي مماهاة وممادة وقوم شرط اوتحلا والتي يسميها قوم صورة وقوم صفة نفسية والمتكامون يعترفون بانههناشر وطاهي ضرور يةفى حق المشروط مثل مايقولون ان الحياة شرط ف العلم وكذ لك يعترفون بان للاشياء حقائق وحدود اوانها صرورية فوجودا لموجود وأذاك يطسردون الحكم فذلك في انشاه دوالفائب على مثال واحد وكذلك يفعلون فاللواحق اللازمة لجوهرالشئ وهوالذى سعونه الدليل مثل مايقولون ان الاتفاق فالموجود يدلعلي كونالفاعل عاقلا وكون الموجود مقصودا بوغا يقما مدل على أن الفاعلله عالمبه والعقل ليسهوشيأ أكثرهن ادراكه الموجودات باسبابها وبه يفترق من سائر القوى المدركة فزرفع الاسباب فقدرفع العقل وصناعة المنطق تضعوضعا اندهنا أسببا باومسبيات وان المعرفة بتلك المسبمات لاته كون على التمام الاعمرفة أسماج افرفع هذه الاشياء هومبطل المم ورافع لهفاله بلزاأن لايكون مهناشي معلوم أصلاعلما حقيقيابل انكات فظنون ولايكون مهنابرهان ولاحداصلا وترتفع أصناف المجولات الذاتيسة التي تأتلف البرآهين ومن يضع انه ولاعلم واحسد ضرورى بلزمه أن لايكون قوله هذا ضرو رياوأمامن بسلمانهه فاأشياء بهذه المففوا شياء ايست منرور يفوته كم النفس عليها كاظفيا وتوهم أنها ضرورا يتوليست ضرورية فلاينكر الفلاسفة ذلك فان سموا مشل هذاعادة جاز والإف أدرى مأيريدون بامع العادة هل يريدون انه أعادة الفاعل أوعادة للوحودات أوعادتنا عندالك على هدد والموجودات ومحال أن يكون للدنمالي عادة فان العادة ملكة يكنسما الفاعسل توحب تكرارا لفعل منه على الاكثر والله عز وحسل فول وان تجداسنه الله تدديلا وان تحداسنة الله شحو الا وانارادوا انها للوجودات فالعادة لاتكرن الالذي نفس وانكانت في غيرذي نفس فهسى فى المقيقة طبيعة وهدا اغير مكن أعنى أن بكون الوجودات طبيعه فقتضى الشي اما ضروريا واماأ كثريا واماأن يكون عادة لذا فالحبكم على الموجودات فان هذه العادة ايستشيأ اكثر من فعل العقل الدى يقتض مطبعه وبه صارالعقل عقلاوليس تذكر الفلاسفة مثل هدوالمادة فهو الفظ بمقره اذاحقتي لم يكن تحتمه معنى الاانه فعل وضعي مشمل ما نقول جرت عادة فلان ان يفعمل كذا

عيث لا يكون بينهما جسم أوكان وجود العالم الآخر مع وجود هذا العالم وكل منهما هذوع فانه يحوزاً بكون الفلاك الاقصى عافية من الافلاك والعناصر ركوزاف تفن ولك آخر و يكون في شخن ذلك العلاك الفياك الفياء العلاك المائلة قصى عافيه من الافلاك والكواكب والمناصر فان العسقول الشربة غير واقفة الاعلى القليل من أحوال المفلوقات ومن حاول تقدير ملك الله تعالى المناس ويجوز العنا أن يعدم الله تعالى المناسم والمناح المناع العدام العالم المناسم والمناسم والمتناع اعدام العالم ويوجد بدله عالما آخر والمتناع اعدام العالم

بَالْكُلْيةُ مَهِي عَنْ قَدَّمه وقَدَه زَقْت فَي اسبق ضَعف أداتَهم ف ذلك وعلى هذين الوجهين الإيأن من ويحود غا أبن شكل كل واحتدمها كرة ويحود الفلاء ولانسام أنه يأن أن يكون الأجسام المتفقة المنقيقة أمكنة مختلفة بالطبيع واغيا يلزم أن يكرون الراحد العالمين وان شاركت نارا لعالم الآخرف المرارة والمالين مساويا ف المقيقة لعنصر العالم الآخرف المرارة واليموسة والبعد عن المركز ١٢٤ والقرب الى المحيط لكنهما يكونات مختلفين ف الصورة المقومة المستازمة الاختلافه حاف

وكذا برون انه بفعله في الاكثر وان كان هـ في المكذا كانت الموجودات كلها وضعيف ولم تسكن هنالك حَكَةُ أَصَلامَنَ قَبْلُهَا ينسب الى القاعل أنه حكم فكا قلنا لا ينه في أن يشك ف أن هذا الم حودات قد يفعل بعصد ها بعضا ومن بعض وانها الست مكت فة بانفسها في هذا الفاعل بل بفاعل من خارج فعاله شرط في فعلها بل في وجوردها فصلاعن فعلها وأماما جوهر هذا الفاعل أوالفاعلات ففده اختلاف المكاءمن وحمولم يختلفوا من وحمه وذلك انهم كالهم أتفقوا على أن الفاعل الاول مرىء عن المادة وان هذاالفاعل فمله شرط في حود الموجود اترف وجود أفعالها وانهذا الفاعل بتناول فعله هذه الموجودات بوساطة مفعول أمهوغيرهذ والموجودات فيعضهم جعله الفالث فقط ويعمنهم جعل معالفاك موجودا آخرير يثامن الهيولى وهوالذى يسمونه واحب الصور والفحصص هذه الآراء ليس هذا موضعه وأشرف ماتفحص عتمه الفلاسفة هوهذا المعني فان كذت بمن تشيتاق الي هسذه الخفائق فاسلك الحالامرمن بابه واغما وتع اختلافهم فحدوث الصورا ببوهرية و بخاصة النفسائية لانهمة قدرون أن نسمواهد والى اخار وآلبارد والرطب واليابس التي هي أسماب ما تحدث ههنامن الطبائع عندهم وتفسدوالدهرية همالذين نسمون كل مايظهرههنا جماليس لهسب طاهرالي الحار والباردوالرطب والمابس ويقولون ان عندماة تزج هذه الاسطقسات امتزاجا ماتحدث هذه الاشماء على أنها تابعة لتلك الاخرجمة مثل ما تحدث الالوآن وسائر الاعراض وقد عندت الفلاسفة بالردعلي هؤلاء (المقام الثاني) معمن سلم الى قوله ولاذاك جمكن (قلت) انمن زعم من الفلاسفة أن هذه الموجودات المحسوسة لبست فاعلة بمضهاف بعض واغاا افاعل هامسد أمن خارج فهولا بقدران يقول ان الذي يظهر من فعل بعضها في بعض هوا مركاذ سالكل والكن يقول انها تفعل بعمنها في بعض استعدادا اقدو االصورعن المداالذى من خارج واسكن استأعل أحداقال بهذامن ألفلاسفة على الاطلاق واغاقالواذاك فالصورة الجوهرية وأماالاعراض فلافانهم كلهم متفقون على ان المرارة فدول حوارة مثلها وكذال اسائر الكيفيات الآرب عالكن من حيث تحفظ ماحوارة النار الاسطقسية والمرارة التي تصدرمن الاحرام السماوية وأمامانسيه الى الفلاسفة من أن المبادى الممارقة تفعل بالطبيع لابالاختيار فلم يقلبه أحديعتدبه بل كلذى علم فاعل عندهم ماختيارا كن لموضع الفعنيلة أأى هنالك لايصدر عندهم من الضدين الاأفضلهما واختيارها لدس بشي بكل ذواتهااذكات ايس الذواتهانقص وأمامانسبه من الاعتراض على معزقا براهيم عليه السلام فشي لم يقله الاالزنادقة من أهل الاسلام فان الحكاء من الفلاسفة ليس بحو زعندهم التكلم ولا الجدل في مبادى الشرائع وفاعل ذاك عنده معتاج الى الأدب الشديد وذلك انهليا كانت كل صناع تظاميادي و واجب على الناظرف تلك الصناعة أن يسلم مساديه اولا يتعرض لهاينفي ولابابطال كانت الصناعة العدملية الشرعية أحى بذلك لانالشي على الفضائل الشرعية هوضر ورى عندهم ليس فوجود الانسان عاهوانسانبل وعاهوانسانعالمولذلك يجبعلى كلانسانان يسلم مبادى الشريعة وان يقلدفيها ولايدمن هذاالواضع فافان جدها والمناظرة فيماميطلان لوجود الانسان ولذلك وحساقتل الزنادقة فالدى بجبان يقال فيهاان مماديهاهي أمورا لهسة تفوق العقول الانسانية فلابد أن يعمرف بهامع حهل أسبابها ولذلك لاتحدأ حدامن القدماء تكام ف المحزات مع انتشارها رطهورها في العالم لانها

الماهيدة والمقيقدة فان الاشماراك في اللوازم لابوحب الاشتراك الملزومات وكسذاالقول في المناصر الثلاثة الماقية ولوسدار اشسنرا كلماف الصورة المقومسة لمكن لأبازم منسسه الاتحاد في اخقمقة لخوازاختلافهما فالمقيقية حينتسد لاختلافهما فالحمولي ومنيها أنه لوثبت المهاد المسلماني فاماأت تفلي وغوت تلك الامدان كالامدان الستى فالنشأة الاولى والقائلون بالمعادا لجسماني لايقولون به أوته قي مؤيدة وذلك محال لان مقاءما مؤيدة اغيا متصرة راذا كانت القوى المدنسة مفيدة أثراغ مرمتناه في المدةوذلك مستحدل لانها وَوْرِجْ عِلَى وَكُلُ وَ وَمُ جسمانية لاتميد الراغير منناه لاعسيساللدة ولا محسب العددة أىالقوة الحالة في الجسم لاتقسوى أن تفءل ذلك في زمان غبرمتناه سواءكان الفعل الصادرعنهاواحسدا أو متمددا ولاأن بفعل عددا غمرمتناه سواه كانزمانه

متناهيا أوغيرمتناه لان التأثير القسرى بختلف باختلاف القابل المقسور عدى ان كل ماكان أكبركان تحريك مدادى القاسرله أضعف لكون معاوقته وهاف المسم الديمين القوى منهافى الجسم القاسرله أضعف لكون معاوقته وهافى الجسم الديمين المسمون القوى منهافى الجسم الصغير لا الشمال على مثل طبيعة الصغير معالم المعرف على المرابعة المعرف الم

حركة الاصفر أكثر من مركة الاكبرلكون الماوقة فيدافل فبالغيرورة تنفي حركة الاكبر وبالزم منه انفاء حركة الاستر النهاافنا تربيعلى حركة الاكبر بقدر زيادة مقداره على مقدار الاصفراذ المفر وضائه لا تفاوت الابذاك والتأثير الطبيبي يختلف بالمتلاف الفاعل عمني الدكا كان المسم أعظم مقدد اراكانت الطبيعة فيه أقوى وأكثر تأثير الان القوى المسمانية المتشاب حاف الفناف المسمية بالمتلاف عالما في الكبر متساويات لان ذلك المسمية بالمتلاف عالما في المكبر متساويات لان ذلك المسمية

وهي فيهماعلى السورة فاذا فرضنا حركة السنسفير والكدير بالطمع من ميدا معين لزم التغاوت في الحانب الأنو مترورةان المسرء لايفوىعلى مايقوى عليه الكل فتنقطع حركة الصمير ويلزم منسه آنتهاء حركة الكسر المونهماعلى نسبة جسمها (والمواب)أن دفال لانسسلم ان بقاءها مؤ يدة عال (قولم لانه اغما يتصوراذاكانت ألقوى المدنية تفيدأترا غيرمتناه في الدة )منى على تأثير القوى الدنية ف الافعال المرتبة عليها ودلك ممنوع فالهلاتأثير القوى المسمانية عندنا أصلاق الافعال المترتدية عليها واغماالكل عنلمق الله تعالى وايس لهم على تأثر تماك القوى في ذلك الافعال دايل دهمد به كيا عرفت سارة الثم لوسيرأن الماتأنسراف تلك الافعال فلانسارا معالة أن تفسد القوى الدنسة أثراغير متناه في المدة والعدة وما ذكروامن الدالماعلية فدنوع أماأولافات بالقرة ألفله كمهائع

مبادى تثبيت الشرائع والشرائع ممادى الفضائل ولافياء قال فيهابع دالموت فاذانشأ الانسان على الفمناثل أنشرعيمة كآن عاض الباطلاق فانتمادى بدالزمان والسمعادة الى أن يكون من العلاء الراسمين فالعلم فعرض له نأويل فمسدامن مماديها فعب علسه انلادهم حدالا التأويلوان يَقُولُ فيه كَمَا قَالُ تَمَالَى وَالرَّاسِحُونَ فِي الْعَلَّ عِنْ وَلُونَ آمَنَا بِهِ هَذَ وَحَدُودُ السَّمَا وَحَدُودُ العَلَّاءِ (قَالَ أَبُو حامد والجواب له مسلكان الى قوله مع وحود الملاقاة) قلت الذي وضع ههذا انه قد ثبت اجاما للخصم هوالذى مدافعه المصمو يقول لأدليل عليه وهوأن الفاعل الاقل يفعل الاحراق دون واسطة خلفها أشكون فالنارفان دعوى مثل هذا يدفع آلس في وجود الاسماب والمسيرات فلايشك إحد من الفلاسفة فأن الاحراق الواقع في القطن من النارمثلاان النارهي الفياعلة له أحكن لا يأطلاق بل من قبل مبدا من خارج هوشرط ف وجود النارة منلاعن احراقها والقيا يختلفون ف هـ فالليداما هو هـل هومفارق أوهو واسطة بين المسادت والمفارق سوى النار (قال أبوحامد يجيداعن العلاسقة فان قيل فهذا يجرالى قوله وهذا القدركاف ولماحكي هذا الكلام عن الفلاسفة أني بحواب فقال والمواب ان نقول الى قوله الانشنسع عض )قلت أما اذا سلم المشكلمون ان الأمور المتقابلة في الموجودات مكنة على السواء وانها كذ لك عند الفاعل واغما يتخصص أحمد المتقابلين باراد مفاعل ايس لارادته صابط يحرى عليه لاداء الولاف الاكثرف كل مالزم المتسكلمين من الشيفاعات بلزمهم وذلك ان العلم اليقيني هوممرفة الشئ على ماهوعليه فادالم يكن في الموجودات الاامكان المنقاباين في حق القادل فليس ههذاعلمان تالشي أصلاولاطرفة عين ادافر صناالفاعل بهذه الصفة متسلطاعلى الموجودات مثل الملك الجائرو له المثل الأعلى الذي لايعتاض عليه شي ف تمل كته ولا بعرف منه قانون يرجيع اليه ولاعاد فغان أفعال هد فالللك بازم أن تدكون مجهولة بالطسع واذاو حد معنه فعل كان استمراراً فات و حود مق كل آن جهول بالطميع وا نفصال أبي حامد من هده الحالات بان الله تعالى لوخلق لناعل بان هذه المحكات لانقم الاف أوقات محصوصة كالنافات وقت المجزة السيانفصال صحيح وذلك ان العلم المخسلوق فينااع آهوا بداشي باسم لطميعة الموجود فان الصادق هوان يعتقد في آلشي أنه على الخال التي ه وعليها في الوجود فانكان لناف هذه المكات علم ففي الموجود أت المكنة حال هي التي يتعلق بهاعلمغاوذلك أمامن قدل أنفسها أومن قبل الفاعل أومن قبل الامر من وهي التي يعهر وتءنها بالعادة وإذااستمال وجوده ذهالحال المسماة عادة فالفاعل الاؤل فلم يبق ان تمكوت الاف الموجودات وهذه هي التي يعبرعنها كاقلنا الفلاسفة بالطميعة وكذلت علم الله تعالى بالمو حودات وانكان علة لها فهسي أيضالازمة لعله ولدلك لزمان يقعالمو جودعلى وفتي علمه فالعلم يقدوم زيدمثلاان وقع للشيءمن قبل اعلام الله فالسبب في وقوعه على وفق العلم ليسشيا أكثر من كون طبيعة الموجود تآبعه للعلم الازلى فأن العلم عما هوعلم لايتعلق عباليس له طبيعة محصدلة وعلم الخالق هو السبيب في حصول تلك الطميعة للو جودالذي هو بهامتعلق فجهانا تحن بالحكات اغاه ومن قدل جهانا بذه الطمعة التي تقتضي لهالو حودأ وعدمه فالهلو كانت المتقابلات في الموحودات على السواءمن قمل أنفسها ومن قمل الاسماب الفاعلة لها أكان لرام أما أن لا توجدولا تمدم أو توجدوته لمدم معاوا ذا كان ذلك كدلك

فانها تعسرك اجرامها تحريكات غيرم تناهية عندهم مع كونها جسمانية لان الحركات الجزئية الصادرة عنها لاتستندالى تعقب يتكون محركه اجسوه رامجرد الان نسبة التعقل المكلى الى جيسع جزئيات الحركة على سواء فلا يحصسل بعارادة وجود بعضه ستنه والايسلام الترجح بلامر جح بللا بدانلك الحركات الجزئية من ادراكات جزئية يترتب عليها ارادات جزئية والادراكات إردة الالنا الاالى القوى الجسمانيه فيكون محركها جسمانيام علائناهي حركتها (مان قلت) المبادى اتحد بك الافلاك هي نف ادراك البرئيات ما كان واستطة تقوسها المنطبه مقاحرا أمها كانت واسطة قي صدورتك الاقعال في النفوس المجرد مقلمت لن القوم المسمانية مؤثرة تاثيرا غيره تناه فلا ينتفض الدايل بها (قلت) الماشرالقر بب العركات الفاحدة عندهم والقوى المسمانية المنظمة منه في أحرام الافلال تلانفوسها المجردة الاأن مباشرة الحااف الماضاء فعالات غيرمتناهية من المبدال المفارق فانهم ذه بوالى المدينة في القوة حركات غيرمتناهية في ذلك المسم لاعلى انها المدينة المسلمة في فارة ثم يصدر عن تلك القوة حركات غيرمتناهية في ذلك المسم لاعلى انها

فلابدان يترج أحدالا تقابلين فالوجود والعطر وجود تلك الطبيعة التي توجب أحدالم تقابلي على العصيل والعلم المتعلق بهاهوا ماالعلم المتقدم عايها وهوالعلم الذي هي معلولة عنه وهوالعملم القديم أو العلمالتاب ملساوه والعلم الغيرالقدم والوقوف على الغيب ليس هوشديأا كثرمن الاطلاع غلى هدده العائب متوحصول العلماننا فيماليس عندنا دليل يتقدم على اهوالذي يسمى للناس رؤيا وللانبياء وحيا والأرادة الازاية والعذالا زقهي الموجمة في الموجودات أحده الطميعة وهذا هومعنى توله تعالى قل لاسلمن في السموات والارض الفيب الاالله وهذه الطبيعة قد تبكون واحبة وقد يكون حدوثها على الآكثر والمنامات والوحى كإقلنا اغياه واعلام بهذه الطسعة فيالمو حودات المكنة والصنائع التي تدعى تقدمة المعرفة عيابوحد في المستقبل أغياعندها آثار نزرة من آثار هذه الطبيعة أوالخلقة أوكيف شئتان تسميها أعنى الحَصِلة في نفسها التي يتعلق بها العلم (قال أنوحامد) المسلك الثاني وفيه الخلاص الى قول ولا تنسب باستحالة القسم الثاني كاسيق (قلت )لمارأي أن القول بان ايس للاشدياء صفات خاصة ولاصور عنها نازم الافعال أنخاصة عوجوده وحودوه وقول فغاية السناعة وخلاف مايعقله الانسان سلم في هذذا القول ونقل الانكاراني موضَّة من أحدهما انه قد عكن ان توجدهم ذما استفات للوحود ولايوحه ماتأ ثعرفها حرت مهعادته ان يؤثر فيهمثل النارمة لأفانه عكن ان توجد الحرارة ها ولأتحرق ماندنو مهاوان كأن شأنه ان يحترق اذادنت منه النار والموضع الثافي آنه ايس الصو واللحاصة عُو جوده وحود مادة خاصة فاما القول الأول فاله لا يبعد ان تسلم الهلاسفة له وذلك ان أفعال الفاعلين أنس صدورالافعال عنهاضر وربالمكان الأمو رالتي من خارج فلاعتنم ان تقترن النار بالقطن مئلا فى وتتما فلا تحرقه أن وجدهنا التشي ما اذا قارن القطن صارغ يرقابل به للاحراق كايقال ف النطق مع الحيوان فأماان الموادشرط من شروط الموجودات ذوات المواد فشئ لايقدرا لمتكلمون ان ينفوه وذلك انه كايقول أبوحامد لافرق بين نفينا الشي واثباته معاأ ونفينا بعضه واثباته معا ومتى كان قوام الاشداء من صفتين عامة وخاصة وهي التي تدل على الفلاسفة باسم الحد المركب عندهم من حنس وفصل فلافرق في ارتفاع المو حودبار تفاع احدى ها تين الصفتين ﴿مِثَالُ ذَلِكَ انْ الانسانِ المَّا كانقوامه بصفتين احداهماعا مقوهي الميوانية منلاوالثانية خاصة وهي النطق فانه كاانااذارفعنا منهانه ناطق لم سقانمانا كذلك الثاذار فمناعنه انه حموان وذلك ان الحيوانيسة شرط في النطق ومتى ارتفع الشرط أرتفع للشروط فلاخدلاف بين المتكآمين والفلاسفة في هذاآ لبياب الاف أمو رخ ثية ترى الفلاسفة ان الصفات العامة فيها شرط كالصناعات الخاصة ولامرى ذلك المتكلمون مشل الخرارة والرطوبة هي عندالفلاسفة من شرط المياة في الما الفاسد الكُونَهَ اأعه من الحياة كال الميساة مع المنطق والمتكلمون لابرون ذلك ولذلك ماتسمهم يقولون ليس من شرط الحياة عندنا الحيثة والعلة وكذلك النشكل عندهم شرط من شروط الحياة الخاصة بالموجودذى الشكل وذلك اله لولم يكن شرطالأمكن أحدالامرس أماان توجدا لخاصة مالحدوان ولابو حدفعالها أصلا واماان لاتوحد مثال ولك ان المدهي عندهم ألذالفه ل الهي بها بصدر عن الانسان الافهال العقلمة مثل الكيّابة وغير ذلك من الصنائع فأن أمكن وحود الف على الجادأ مكن ان يوجد فعله الصادر عنه مشال مالوأ مكن ان نؤجد حرارة عن عدران تسخن ماشأنه ال يسخن منها وكل موجود عندهماله كمة محدودة وانكان

اسمدر عن تلك القوة لو نردت العلى انها تنفعل ماءن ذلك الحرك المعلى وتفعل بحسب انفعالاتها بالتحر بكات الفرالمتناهية عن القوة المسمانيسة بواسطة الانفعالات الغبر تتاهيه فيصورة النقض لانه عكن أن مقال لوصيح الدنسل للذكور لمتجر القربكات الفعرالمتناهية من قورحسما المواسطة الانفعالات الغرالمتناهية أدهنا فالهاذاف رض أن كل القيّة تحدرك جسمها واسطة الانفعالات حركات غمرمتناهبة من مسلقاً مفروض بعضها محرك جسيما آخرمن ذلك المدا مضا واسطة الانفدالات م التفاوت فالمانب لآخر ضرورة أن الحدرة لايقوىعلى مايقوى علمه لكل فتنقطع الحركة الماصلةمنه فيلزم انقطاع وكة كل التوة أسنا فان نيله مداالقض اغايم لوكان حرءالقوة مستمانا لتلك الانفعالات الواردة الى حميه القوموه وعموج لناهدا لداراغا يحرى القوة السمالة التشامة

اً عَفَيكُ وَنَ حُوءا لَقَوَّهُ مَدَّهُ فَاللَّهُ مِرْعَلَى الْمَكُلُ مِن الانفعالات والالم تدكن متشاجه الأجزاء ثمانه ملاحة زوا لها المنادي المفارقة فلم لا يحوزان تدكون المنادي المفارقة فلم لا يحوزان تدكون المنادي المفارقة فلم لا يحوزان تدكون عليها المقل المفارق المداوي عسل له المعالات غير متناهية فتقوى بديب ذلك على التفاوت الذي لا بدمنده في المدركة الاصيفر أسرع في الأن يكون التفاوت الذي لا بدمنده في المدركة الاصيفر أسرع في المراكة المعالات على المنادي المن

القسرية وأبطأ فالطبيعية من غيراتقطاع (لايقال) الاهتلاف فالسرعة والبطء بكون متفاو تاعسب الشدة وليس الكلام في ال بلف التفاوت عسب العدة والمدة (لانافقول) اللازم من الأليل هو تبوت التفاوت بين الدركتين ولم بازم النيكون والكالتفاوت عسب العدة والمدة وال

يلزم انقطاع حركة الكدين فالقسرية والمسغيري الطسمية فتكون متناهمة فيلزم انقطاع حركة الصغير فالقسر تقوالكمسيرق الطسمية وذلك لأنه أذا وقع أأنفاوت سالمركتين ف الشدة أى السرعة فأما أنءكون زمانهما واحدا أوَّلاَفْسَلِي الْأُوَّلِ يقيع التفاوت فالمسدة لأن الاسرع بكون عدد وكاته أكثرةهاما وعسلي الثانى يقع التفاوت فالمدة (قلت) نعمان التفاوت محسب الشدة سينازم النفاوت محسد العدة أوالمدة لكا نفول محدوز أن تمكون الحركتان غبرمتناهستنف المدة والكون النفاوت بدنهما يحسب الشددة أي السرعة فاداحونت حركه المسمن إلى أحراء منساوية محسب السافة كانت وكة الاسرع أكثر عددا من حركة الايطا ولايلزممنه انقطاع المسركة كاق دورات المسدل وفلك الهروج مل اغما مأزم ذلك اداطمقت آحاد احداها ما حاد الاخرى ودلك. سوقف على اجتماعهمالة

لحاعرض فامو جودمو جودعندهم وله كيفية محدودة أيضا وانكان فاعرض عندهم وآنهة كون الموجودات عندهم عدودة وزمان بقاغها محدودوان كان فاعرض أيضا لكنه محدودولا خلاف بينهم أناللو جودات التى تشترك فاماد وواحدة انالمادة التيبهذه الصفة مرة تقيل احدى الصورتين ومرة تقبل مقابلها كالحال هندهم فيصورا لاجسام البسيطة الاربعة القيهي النار والهواء والماء والارض وانسأا الملأف فيه فيماليس أممأد ممشتركة أوموادها يختلفه هل عكن أن يقبل بعضها صوريعض عمثال ذلك ماشأنه ان يشاهد عبرقابل اصورة مامن الصور الابوسائط كثيرة هل عكن فيهان يقبل المورة الإخيرة بالوسائط ممثال ذاك ان الاسطقسات تقركب حيى يكون منها نبأت ثم يغتذي منه الميوان فيكون منهدمومني تمركون من المني والدمحيوان كاقال سيحانه واقد خلفنا الاتسان من سيلالتمن طين غم حملناه نطفة في قرارمكن الى قوله فتمارك الله أحسن الخالقين فالمتكامون يقولون ان صورة الأنسان عكرنان تحل ف التراب من غير هذه ألوسائط التي تشاهدوا أغلاسفة يدفعون هذاً ويقولون لو كانهذأ مكالكانت لنكة فأن يخلق الانسان دونهذه الوسائط ولكان خالقها بهذه الصفة هو أحسن الخالقين وأقدرهم وكل واحدمن الفريقين بدعى انما يقوله معروف يتفسموا سرعندواحد منهم دايسل على مذهبه وأنت فاستفت قليك في أأنه أك فهوغرض الانتي عيساء تقاده وهوالذي كلفت آياه والله يجعلنا وأياك من أهل الحقية تمواليقس وقد ذهب بعض الاسلام الى ان الله تعالى بوصف بالقدرة على اجتماع المتقامان وشعبتهم انقضى العقل مناما متناع ذلك أغيا هوشي طب ع عليما لعقل فلوطب طبعا يقضى بامكان ذلك كماأنكر ذلك ويجو زهوه ولا يلزمهم ان لا بكون للمقل طب تحصلة ولاللوجودات ولايكون الصدق الموجودفية تابعالوجود الموجودات فاما المتكلمون فاستحيوامن هذاالقول ولوركموه احكان أحفظ لوضعهم من الابطالات الواردة عليهم فهذا الماب من خصومهم الانهم يطلمون بالفرق بين ماأ ثبتوامن هـ ذاالخنس وبين مانفوه فيعسر عليهم بل لايحدون الاأقاويل موهنة ولذلك تحدمن حرق ف صناعة الكلام قدا أأن ينكر الصر ورة القي بين الشرط والشروط وبين الشي وحده وبن الشي وعلته وبن الشي ودليله وهذا كله لا محو زالا في رأى السفسطال من فلا مهنى له والذى فعل هـ ذا من المتكلمين هو أبوالمسالي والقول الكلي الذي يحل هـ ذه الشكول أن الموجودات تنقسم الى متقابلات والى متناسب التاقلو جازان تفيترق المتناسب التساران تحتم المتقابلات الكن لأتحتم المتقابلات ولاته ترق المناسمات هذه حكة الله في الموحودات وسنته في المصنوعات وان تجداسنة الله تبديلا وبادراك هذه الحكة كان العقل عقلاف الانسان و وحودهما هكذاف العقل الأزلى كانعلة وحودهاف الموحودات ولدلك العقل ليس معاشر فيمكن ان يخلق على صفات محتلفة كاتوهم ذلك ابن خرم (المسئلة الثامنة عشر) في تجيزهم عن أفامة الدايل العقلى على أنالنفس الانساني حوهر روحاني الى قوله ولهم فيها براهين كثيرة بزعهم (فلت) هذا كله ايس فيه الا حكاية مذهب الفلاسفة فهذه القوى وتصو يره الأانه البيع فيد ماين سنذا وهو يخالف الفلاسفة في الهدمنع فالميوان قوةغيرا لفوة المخيالة يسمماوهمية عوض الفكرية فالانسان ويقول اناسم التحملة قد تطلقه القسدماءعلى هسد والقوة واذا أطلقوه عليها كانت المخدلة ف الحيوان بدل المفكرة

الوجوددة به الخارج أوعلى وجودها والذهن على سبيل المقصيل وكل منها عال (وأماثا أننا) ولان ماذكر من الدليل المجرى ووماثا في حسم لامعا وقد عن منافعة بالمقسمة بالقسام والمنابع التشابه كالطمائع والاجسام العند برية ولم ذاتم الله المدنية كذلك ولم لا يجوزان لا تكون منقسمة بالقسام محلها وان تكون طبائع بسائط الابدان معاوقة عن نائرات تلك المتحدد تمكون نسبة المركنين في التحريك الطبيع على نسبة القوتين لان قوة الكل وان كانت منعف قوة الحزيك معاوق الاسمال العدد معاوق الوسمالية والمنابعة المركنين في التحريك المعادد المعاوق المنابعة القوتين لان قوة المركدة والمنابعة في المعادد المنابعة المنابعة والمنابعة وكلما والمنابعة والمنا

أسكرنا (ومنها) إن الابدان المدوانسة مؤلفة من المناصرة اوأعادها القدام الوحب أن فعيدها مثالفة من هذه العناصر والألم يكن فلا أعادة الهدف الذي كان بل احداثا لهدن آخر وإذا ثبت أن تلك الابدان لابدأن تدكون مؤلفة من المناصر الاربعة فلابدوان يعمد ل فعا بنها فعذل وانقعال حقى يتكون الهدن الانساني وإذا كان كذلك وجب حمد ول الموت لا محالة لان المرارة الفريزية والمرارة القرارة القائمة من المركات ١٢٨ أنفسانية والبدئية داعًا تعملان في تقليل الرطوعة وقلة الرطوية تؤدى الى الموت

وكانت فيالمطن الاوسط من الدماغ وذلك ان الحفظ والذكر هما تنان بالفسعل واحسد بالموضوع والظاهرمن مذهب القدماءان التخالة فالحيوانهي الق تقضي على أن الذئب من الشاة عدو وعلى السفلة انهام وديق وذلك ان المتغيلة هي قوة ادراكية فالمسكم لها ضرورة من غيران تحتاج إلى ادخال قوةغيرا المخيلة واغما كان عكن ماكاله ابن سينالولم تمكن القوة المخيلة داركة فلامعنى لزيادة قوة غبرا المغيلة في الميوان وخاصة في الميوان الذي له صنائع كثيرة بالطميع ودلك ان الميالات في هذه غير مستفادة من الحس وكانها ادرا كات متوسطة بن الصور المقولة والمعلية وقد تلفص أمره في المبورة فى المس والمحسوس فلفخل عن هذاف هذا المؤمّن ونرج عالى النظر فيما وقوله هذا الرحل ف معالدة القوم (كَالَ أُورِ عامد) البرهان الاوّل قوله عمان الملوم الى قوله وهد ذا الفير مشكك فيه (قات) أمااذا أخذت المقدمات التي استعمل الفلاسفة ف هدا الماب مهملة فان المائدة التي ذكر أنوحامد تارمها وذلك ان قولناكل ماحل من الصفات في جسم فهومن قسم بانقسام الجسم فأنه يفهم منه معنيان أحدها ان مكون حداليزومن تلك الصفة المالة في المرومن الجسم هو حدا المكل مثل حال البياض في الجسم المهض فانكل مزءمن المياض الحالف الجسم المشارالية يو جدحدد ووحد حبيع البياض حددا وأحدابه ينه والمعتى الثاني أن تكون الصفة متعلقة تصسم دون شكل محصوص وهذه هي أيصاهم نقسمة بأنقسام الإسم لاعلى ان مقدار حدالكل منها والجزء حدوا حديقينه مثل قوة الابصار الموجودة ف المصر بلعيت انها تقيل الاقل والاكثرمن قيسل قبول موضوعها الاقل والاكثر ولذاك كأنت قوة الأبصارف الاصاءأ قوى منها فالمرضى وف الشماب أقوى منهاف الهرم والتي تع ها تينا لقوتين أنهما شخصينان أعنى التي تنقسم بالكية ولاتنقسم بالماهية أعنى أنها اماان تبقى وإحدد فبالحدوالماهية أوتنصل والتي تنغسم الى حدما بالمكية وهي واحدة بالمدوالماهية ولاتنقسم الى أعروا تفق وهذه كانوا اغاتخالف الأولف الافل والاكثر وانالج زالناهب منه ليس فعله فعل الساق فان فعل الذاهب من المصر الضعيف اس، فعل فعل المصر الضعيف و يجتمعات بأن اللون أيضا ليس سنقسم بانقسام موضوعه الى أي حزءا تفق وحدما ق وينه دل تنزي القسمة الى حدان انقسم اليه فسدا للون واغماالذي محفظ القسمة داغما هوطسعة المتصل عاهومتصل أعنى صورة الاتصال فهذه المقدمة اذا وضعت هكذا كانت منة بنفسها أعنى أن كل ما يقبل القسعة بهدنين النوعين من القسعة فحله جسم من الاجسام وعكسية أيضابين وهوان كل ما هوفى جسم فهو يقبل الانقسام بأحده سذين النوعين من الانقسام واذاصيره فأانعكس نقيف مصادق ان كنت تمرف ماهوعكس النقيض وهوآن مالايتبل الانفسام باحدهدين الوجه بن فليس يحل فحجسم واذا أضيف الى مدداماهو ببن أيضا من أمر المعهقولات المكلية وهوانها الست تقبل الانقسام يواحده من هدنين الوجه بين أذكانت المست صورا شخصمة فمن أنه الزمء أناالمقولات المستحلها جسمامن الاحسام ولأالقوة عليها قَوة في حسم فلزم ان يكون محلها قوة روحانه ـ ه تدرك ذاتها وغـ يرها وأما أبوحامد فلما أخـ فالنوع الواحدمن نوعى الانقسام ونفاء عن المعقولات المكلية عاندياً اقسم الشاني الموجود في قوة البصر وقوة التخيدل فاستعمل فىذلك قولاسفسطائيا وعلمالنفس أغمض وأشرف منأن يدرك بصمناعة الدلومع منذافانه لم بأت ببرهان ابن سيناعلي وجهه وذلك ان الرحل اعلمي برهانه على ان قال

(والجواب) الانسارات البدن مركب من العناصر الأرسة بل هوعندنا عمارة عن أحراء حسمانية يخلسق الله تعالى فيها مسيفات مخصوصة من المياموا المروالقسدرة ولا نقول بالزاج والقسمل والانفء عال أصحد لافات ادعيمة ذلك طالبناكم بالدلالة القاطعة على معنه وتمسة القرع والانسق لائدل على توكيه منها لجواز ان يكون حصول صدور العناصرف أخراء المدن مهد التفرق والانحد الل منغبرأن كون مصورا متلك أأصو رسامقا ثمان سلمناذ للث فلانسار أن تأثير الحدرارة فىالرطوية لايد وان تأدى الى الموت واغا الزمذاك لولم تتحكن الفياذية من الراديدل ما يحلسل من الرطورات وهوممنوع وردبان القوة الفاذة أماأن تقوى على الراديدل مايتعليل من تلك الرطوبات أولاتفوى عليه وأماما كان الزم أخذ الرطوية الفريزية يسلد مدةمعتد بهافى الانتفاض والانحلال بالكاية أماادا

ان مده فلماذ كرناه في الدايل (وأمااذا قويت عليه) فلان ما يتحلل من الرطوبة مده فلماذ كرناه في الدايل (وأمااذا قويت عليه) فلان ما يتحلل من الرطوبة معتدم الأكثر ما يتحلل في ابتداء الوجود ن مده معتدم الأكثر من فعلها في ابتداء الوجود المنافز المنافز

الوجود (وأماارادالقو الغاذية)فسواءفالوقترا فبالضرورة تأخذال طو الفريزية في الانتقاص وهي غذاءالعرارة الغريز فيحكون نقصانها سم انقصان المرازة الفريزية ونقصات المرارة الغرترية سدالكافرة الرطو بآت القدر بزية لان المدرارة الغدر تزية اذا ضمعفت ضمعفت عن اسسلاح الرط وبأت الغدر بزية وهمنه بهادة كثرلذلك الرطبوبات الغبريزية وكثرة الرطوبات الغريزة سدب لنقصان الموارة الغرير بةولاتزال تتأكد هيذه الاستماب بعضها بالمعض الى أن منتهم الام ألى فنياء الرطيب وبأت الفريزية فتفي المرارة الفيريزية لكون الرطويات الفريزية مركبه ومحلها ويحمسل المرت ح نند بالضرورة ولا يخفي عليك أنهسداميعي تأثر برالقوى والطبائع أعا مرتب عليها من الانمال

ان المعة ولات ان كانت عالة في جسم فلا يخلوان تعلمته في شي غدير منقسم أوف منقسم ثم أبطل ان بحلشى فغيرمنقسم منالبسم فلماأبطل عذابق ان مكون العقل ان كان عل فيجسم ان علمان ف شي غيرمنقسم ثما مطل ان يحل من الجسم ف شيء منقسم قبطل ان يحل ف حسم أصد لاقل الرطل أبو حامدا حدالقسمين قال لا يمعدان تكون نسما اعقل الحالم مسدما خرى وهرمين الدان نسبالى المسم فليسهه فالانسبتان امانسبته اليه الى محل منقسم أوغول غيرمنقسم والذي بتم مدهد الابرهان الاالعقل لدس له ارتباط مفوقهمن قوى النفس كايقول أرسطوف سأن ان المقل مفارق فلنذكر أسنا المنادالثاني الدي أقيب في الدايل الثاني الذي استدل بعالفلا سفة بعدات تعرف ان أدام ماذا أنفلت من الصناعة الق تحصد هاصارت أعلى مراتبها من جنس الأفاد بل الجدداية ولذلك كأن كالناهدة الغرض منه اغماه والتوقيف على مقسدارالأكار يل المكتوبة فيه المنسوبة للفريقسين والمهارأي القوان أحق مان يفسب صاحمه الى المهافت والتناقض (كال أبو عامد) دايل ثان قالوا ان كان الى قوله بل لعدم القدرة (قلت) كان هذا القول ليس بيانا منفرداً بنفسه واغما هو تقيم القول المتقدم وذلك أن القول المتقدم وضعفيه أن العلم ايس بنقسم بانقسام محله وضعاوف هذا القول تركلف بيسانه باستعمال التقسم فيه الى الانتحاء الثلاثة فالمائدة الأولى هي باقية عليه واغداد خلت عليه المعائدة لايه لم يستوف الممنيين اللذين بقال عليهما الانقسام الحيولاني وذلك انهملانة واعن العقل انقسامه بانقسام عمله على العوالذي تنقسم الاعراض بانقسام محالها وكان هنانوع آخرمن الانقسام المسماني وهوالموجود في القوى الجسمية المدركة دخلت عليهم المائدة من قبل هذه القوى واغمايتم البرهمان اذاانة في هـــــذان النوعان من الانقسام عن العقل وبين ان كل ماله قوام بالجسم فلاعد له من أحدد هذين النوعين من الانقسام وقديشك فيما وجدف الجسم بهذا النوع الآحرمن الوحود أعنى الذي ليس ينقسم بانقسام موضوعه فالمدهد لهومفارق اوضوعه أم لاعاناترى اكثر احراء الموضوع تبط لولايطال هددا النوعمن الوجود أعنى الادراك الشخصى فنظن كاله لاتطل المورة يمط لان الجزءا والاجزاء من موضوعه أأنه البست تبط ل سط لان ألكل وان بطلان فعدل الصورة من قيدل الموضوع هو سيسم سط لان فعسل العسانع من قبل الآلة ولدالك ما يقول ارسطاطا ليس ان الشيخ لو كان لدعين كوس الشاب لا بصركاً لا يصرالشاب يريدانه قد يظن ان الحرم الذي لاقه الشيخ في قوة الابصارايس هومن تبسل عدم الفترة بل هرمن قبل هرم الآلة ويسستدل على ذلك يبطلان الآلة أوأ كثر اجرائها فى النوم والاغماء والسكر والامراض به طهل فيها ادرا كات المواس فانه لارشه لماز الفهي أدست النمات هو بهذه الصفة مع اله ادس فيه قوة مدركة فالمكلام فأمر النفس عامض حدد إواع الختص الله به من الناس العلماء الراسكين ف العمل ولذلك كالرق عالى مجيدا ف هدف المستلة للعمه ورعد ــ د ماسألوه يأن هسذا الطورمن السواليس هومن أطوارهم في نوله تعالى ويسسئلونك عن الروح قل الروح من أمر ربى وماأوتيتم من العلم الاقليلاوت بسيه الموت بالنوم ف هدفه ا المهني فيسعاس تدلالً ظاهرى يقياءا لنفس منقبل اللفس يبطل فعلهاى النوم سطسلان آلته اولاتبطل هي فيعب أن يكون حالهافي الموت كحمالهافي النوم لان حمكم الأجراء واحسد وهودايك مشمترك للجمسع لاثق بألجهو رفاعة فادالحق ومنمسه العلماء على السبيل التي منها يوقف على بقاء النفس وذلك بنمن قُولِه تَمَالَى الله يتوفّ الأنفس - ين موتها والتي لم تُمتّ ف منامها ﴿ وَالْ أَمُومَامِدٍ ﴾ دايل ثالث قُوله م ان العلم لوحل في جزء الى قوله الى ألجلة (قات) الما اذاسام ان العقل ابن بنسب الى عَمَّا و محصوص من الأنسان وإنه قديًا معلى ذلك بره ان لانه المسل هذا من المفروف لنفسُه قدَّ بن انه الزم عنه أن لا تكوتَ محسله جسمامن الاجسام وانه أيس بكون قواناف الانسان انه عالم كقوانا أنه سمر وذلك انه لما كان

قائدنا (ما فالثالمان معسسا ولذ

يؤلدعرفت ضعف هدندا المني فبماسمة فتذكر والبكل عندنا يخلق الفاعل المختار فعو زأن لا يقلل شي مسن أخراء السدن بالمرارة وانتحله لي أورد قدرماتحل والما فلا الزمالموت ضرورة ومنها انالمادالمسماني عملي ماأخير به الانبياء عليهم الصلاة والسلام يتضمن ترام اللياة مسعدوام الاحتراق وذلك خارج عن طورااءقل (والجوآب) أنالانسار خروجه منطور العسقل وأعا الرم ذلك لو كانت الماة مشر وطية اعتدال المزاج وهوبمنوع المعصفة يخلقهاالله أعالى في المسم من غرير شتراط بشرط غايته انه نعالى أحرى عادته يخلفها عنداعتدال المزاج فاذا عرف العادات في زمآن خرق اءادة مخلفه أبدون اعتدال الزاج وإذا لم تحكن شروطه معلميه في الا لاستمعاد وهولايفيدف مثال هذءالمقامات وحكى

سنأ منفسهانه سعم يعصنوه فصوص كان سناأنا اذانستنا المه الاسمار مطلقا فانع يجوزعني عادة العرب وغيرها من الأح ف ذلك وأما اذالم مكن العدة ل عضو يخصه فمن أن قولنا فيسه عالم لدس هومن قبل ان ح أمنه عالم الكن كدف ما كان الامر في ذلك هوغ مرمعلوم منفسم وذلك انه اس بظهران هونا عضوأخاصامن عضوون الاعصاء كالحال فقوة التغييل والفكر والذكر وذلك ان مواضع همذه معلومة من الدماغ (قال أبوحامد) دليل رابع ان كان العلم الى قوله كاف البهائم (قلت) هذا الذي حكاءعن الفلاسفة فهنا لنس بالزمعنه الاأت العلمانيس يحسل الجسم حسلول المون فيه وبالجلة سائر الاعراض لاانه اس يحل جسماأصلاوذاك ان امتناع على المدمن أن تقدل الجهل بالشي والمسديه مدل ضرورة على اتحاده فان الاضداد لاتحل ف محل واحدوه في النوع من الامتناع يوجد السوى الصفات التي هي ادرا كات وغيرادرا كات والذي يخص على المدرمن القمول اله بدرك المتضادات معاأعني الثين أوضده وذلك لأعكن أن تكون الابادراك غيرمنقسم في محل غيرمنقسم فان الماكم هو واحدضرورة ولذلك قبل ان العمل بالاصد ادعا واحد فهمذا المحومن القبول هوالذي يخص النفس منرورة ليكن قدتين عندهم أن هذه هي حال الحس المسترك الماكم على المواس الجنس وهو عندهم جسماني فاذلك أسس ف هذاداس على أن المقل ليس بحل جسمالأنا فدقلنا أن المدلول مكون مني توعن حاول صفات غيرمدركة وحلول صفات مدركة والذى عارضهم بعني هذاا لقول بعيم وهوان النفس النز وعيسة لاتنزع الى المتمنادات معاوهي مع هذا جسمانية واست أعلم أحدامن الفلاسفة احتيرف هذا على اثبات بقاء النفس الامن لايعما بقوله وذلك ان خاصة كل قوة غيرمدركة انلايحتم عق ادراكما النقيضان كاأن خاص قالمنضادين خارج النفس الاليجتمعا في موضوع واحدقهذاتشترك نيمالقوى الدركة معالقوى الفسير للدركة وتختص القوى المدركة انها تحكم على الاضداداا وحودة معاأى ممل أحدها يعل الثاني وتختص القوى الغمر النفسانية انها تنقسم مانقسام الجسم فتو حدف الاجراء المختلفة من الجسم الواحد الاضداد مما لأف جرءوا حد والنفس أباكان محلها ألاستقسم هذاالانقسام فمعرض فاان وحدقه النقيضان معافى فرأ من المحل ولدلك كانت هذه الأقاو ، ل كلها أقاو ، ل من لم يحصل آراء القوم ف هذه الأشياء في أبعد فهسم من يحمل الدايل على بقاء النفس انه الاتحمر على المتناقصة اتمما لانه اغما ينتج من ذلك إن محله اواحد عد عد منقسم ومَا الْدايل على أن المحل الغير المنقسم انقسام الاعراض الله غير منقسم أصلا ( كال أبو حامد) دايل خامس قولهمان كان المقل الى قوله لا تدرك نفسها (قات) أما العناد الاول وهو قوله انه يحوزان تخرق المادة فسمرا لمصرذاته فقول فينهابه السفسطة والشعوذة وقد تمكلمنا في همذا فيماسلف وأماالمناد الثاني وهوقوله أنه لاسعدان بكون ادراك جسماي بدرك نفسه فله اقتياع ماوليكن إذا عرف الوحه الذى حركم الى هـ ذاعلا امتناع هذا وذاكان الادراك هوشي يوجد بين فاعل ومنفول وهوالمدرك والدرك ويستعمل ان بكون الحس فاعلاومنفعلاله من حهدة واحدة فأذاو حدد فاعلاومنف ملافن جهة من أعنى ان الفعل توحد اله من حهدة الصورة والانفعال من قدل الحدول فكل مركب لانعد قل ذاته لانذاته بكونغ مراثديه بمقل لانه اغلىمقل محزءمن ذاته ولان المقل هوالمسقول فلوعقسل المركب ذاته المادالمركب بسيطا وعادال حل هوالجز وذلك كله مستحيل وهددا القول اذائبت مهنا كانمة نعاواذا كتب على الترتيب البرهاني وهوان يقدم لهمن النتائج مايجب تقسدعه أمكن ان مود برهانيا \* دايل سادس \* (قال أبو حامد) قلوالو كان العقل الى قوله ليس كذَّ لك (قلت) اما اعتراضه على أنماهو جسم أوقرة فيجسم فليس يعمقل ذاته بدليل ان الحواس هي قوى مدركة في أجسام وهي لاتمقل ذاتها فأن و ذامن باب الاستقراء الذى لا يفيد اليقين وتشبيهه بالاستقراء المستعمل ف انكل هيوان يحرك فكهالاسفل فليس هواممرى مثله منجهة وهومثله منجهة أما مخالفت آله فلان

أن واحداءن منكري الحشرأورد هسأنهالشها على الاستاذ أبي العق الاسفرائيني فأحابه مأن مثل هذه ألحالة موحودة فماستناوذاك لان الاطع الفليظية تنظييدران المدد وتهرى فيهاجيث لايحصسل مشالذلك الانطماخ اذاحعل القدر والطد فرانما حكون بالمرارة فدل دائعي ان حراره المدة أقوى من حوار القدرااتي تغلى أوتمكون قريسة منها ثمانا لانتألم بهذه الحرارة فاداحازان لاتكون المرارة القومة مؤلمة فسلاأن يحوز بقياء الحباءمعمهاأولى وأنضا مركى أن حالمنوس شق بطنء وأن معاقصيمة وأدخل المدقمه وحعسل أصدعه فيقلمه فياقدرعلي امساك الاصدعفده من شدة حوارة القلب وأعضا عامانري مسن الحدوانات مالابتألم بالنارمثل التعامة فأنها تدلسع المددد المجي

الواضع بالاستقراءأن كل معيوان يحرك فكه الاسفل فهذااستقراء ناقص من قبل انه لم يستقرف فيه جيع الحيوانات وأماالواضع أنكل حاسبة فهمي لاتدرك ذاتها فهواءمرى استقراء مستوف اذكان المسههذا حاسة سوى الحواس الخس وأما الحسكر من قدل ما مشاهد من أمر المواس ان كل قرة مدركة الست في جسم فه وشبيه بالاستقراء الذي يحكم من قد له أن كل حيوات فهو بحرك في كمه الاسفل لان الواضع لحذا كأانه لم يستقرئ جيسع الحيوانات كذاك الواضع انكل دوة مدركة فليست ف الجسم من قبل الامر في الحواس في يستقرئ جميع القوى المدركة وأماما حكى عنهم من ان المقل لوكان فيدسم لأدرك المسم الذي هوفية عندادرا كه فكالآم غشركيك وليس من أقاو ال الفلاسفة وذاك الهاغا كأن بلزم منذالوكان كلّ من أدرك وجودشي أدركه بحدد وليس الامرك فالكالاناندرك النفس وأشياء كثمرة واسناندرك حدها ولوكناندرك حدالنفس مع وجودها ليكاضر ورةندا من حدها انها فجسم أوابست فجسم لانهاان كانت فيحسم كان الجسم مندرورة مأخوذا فحده مأران لم تمكن في حسم لم يكن الجسم مأخودا ف حدها نهذا هوالذي ينبغي أن يمتقد في هذا وأمامه اندة أبي حامده ــ ذا القول بأن الانسان يشعر من أمرالنفس انهاف جسمه وان كأن لا يتميز له العضو الذي هي فيه من المسم فهوأه مرى حق وقداختلف القدماء فهذا اكن ايسعلمنا بأنهاف ألجسم هوع ملمان اهاقوا مابالجسم فانذلك ليس بتنبا بنفسه وهوالامرالاي اختلف فيه الناس قدعيا وحبيذينا لان الجسم انكان عبرلة الآلة فانس فحاقوام بهوان كان عنزلة محسل العرض العرض لم كان له وجود الاباليسم و دليسل سابيع (كال أنوحامد) قالوا القوى الدراكة الى قوله يلزم ان شت اكلهما (قلت) هـ ذاد ايل قديم من أدابيم وتحصيبه ان العقل اذا أدرك معقولا فو ياغ عاديمة مع الحادراك مادوية كان ادراكه أسهل وذلك عمايدل على ان ادرا كه ليس بجسم لانا نجدا أقوى الجسمية المدركة تتأثير عن مدركاته القوية تأثيرا مضعف بهاادراكها حقى لاعكن فعاأن تدرك الهيف فالادراك باثر ادرا كالقوية الادراك والسعب في ذلك إن كل صورة تحل ف حسم فلوله الله مكون ما ثر ذلك الجسم عنما عند حاوله المه النها مخالفة ولابدوالالم تمكن صورة في جسم فلما وحددوا قامل المعقولات لا متأثر عن المعقولات قطمواعليان فلاد الفابل ايس بجسم وهدا الاعنادله فانكل مأ يتأثر من المحال عن حلول الصورفيد وتأثير الموفقا أومنافرا فليلاكان أوكثمرا فهوجسماني شرورة وعكس هذاأ دمنا محيح وهوأن كل ماهو جسماني فهومتأثرعن الصورة الحاصدلة فيهوقدر تأثيره هوعلى قدرمخا الطه تلك آلصو رة للجسم والسيب هذاأنكل كون فهو تابع لاستحالة فلوحلت صورة في حسير بغيد راستحالة لأمكن ان تؤحد مسورة جسمانيه لايتأثر عنم المحسل مند حصولها «دارل تامن» (قال أوحامد) قالوا أحراء المدن الي قوله رقدنا (قلت) أمااذا وضعان القوى المدركة موضوعها هوا لحارا الغريزي وكان الحارا الغريزي بدركه آلمقص معدالار بعبن فقد نشعى أن مكون العقل ف ذاك كسائر القوى أعنى أنه مازم أن مصحون موضوعه الحارالفر بزى الشيخ بشيخوخته واما ن توهم أن الموضوعات مختلفة للمقل والحواس فليس لزم أن يستوى أعمارها \* دايل تاسع (كال أبوحامد) قالوا كيف يكون الانسان الى قوله واعترافه عنه (قلت) هذا دليل لم يستعمله أحدمن القدماء في بقاء النفس واغيا استعملوه في أن في الأشخياص جُوهِ رأيا قيامن الولادُهُ الى الموت وان الاشياء ليست في سيلان دائم كما عتقد ذلك كثير من القدماء حتى اضطرأ فلاطون الى ادخال الصور فلأمعني لانشاغل بذلك واعتراض أبي حامد على هـ ذا الدليل صحيح \* دا. ل عاشر ( قال أ نوحامد ) كالواالقوَّة العقلية إلى قوله فوجهه ماذكر ناه ( قال ) معني ما حكاه عن الفلاسفة من هـ ذا الدايل هوأن العقل يدرك من الأشخاص المنفقة في النَّوع معنى واحدا يشترك فيموهي ماهيدة ذلك النوع منغديرأن ينقسم ذلك المعنى بمباينقسم به الانتخاص منحيث هي أشخاص من المكان والوضع والمواد التي من قبلها نهكرت فيجب أن يكون هـ ذا المني غبر كائن

ولافاسدولاذاهب بذهاب شخص من الاشخاص الق يوجد فيهاهذا المعنى ولدلك كانت المساوم أزاية وغيركا أمة ولافاحدة الابالعرض أعمن قيسل انصافات مدوعر وأعانهافا سدةمن قيسل الاتمال الأأنها فاسدة في نقسها اذلو كانت كائنة فاسدة لكان هـ ذا الاتصال مو حود افي حوهرها ولكانت لاتحتمع فشي واحسقالوا واذاتقر رهذاهن أمرااءقل وكان في النفس وحبان تبكون المفس غبر منقسمة بانقسام الاشخاص وأن تبكون أيصنا معيني واحدا في زيدوعي ووهذا الدارل في المقل قوي الإن العقل المس فيسه من معنى الشخصية شئ وأما النفس فانها وان كانت محردة من الاعراض التي تمددت بهاالأشخاص فأنالمشاهب رمن الحسكياء بقولون ادس تخيلومن طبيعة الشعيص وأن كانت مدركة والنظرهوفي هدذاالموضع وأماالاعتراض الدي اعترض عليهم الوحامد به فهو راجع الى أن العقل هومعني شخصي والبكامة عارضة له ولذنك بشيره نظروالي المعني للشيترك في الاشخياص منظر المس الواحد مرارا كشرة فانه واحد عنده لاانه معنى كلى فالحيوانية مشلاف زيدهي بعينها بالعدد التي أنصرها في خالدوه ألم كذب فانه لو كان مذاه كذالما كان س ادراك المس وادراك المقل فرق ولمرتنقل كلامه الحاهه نالمافه من التطويل وكدلك قال الوحامد بعد هذمات الفلاسفة على الثالنفس يستقرل عليها المدم بعدد أو جود داراين (أحدها) ان النفس ان عدمت لم يخدل عدمها من ثلاثة أحوال اماأن تمدم مع عدم البدن واماآن تعدم من قبل ضدمو سود لحاأ وتعدم بقدرة القبادر وباطل أن تعدم دمدم المدن عائد امغارقة للدن و ماطلل أن مكون المصد غال الدوهم المفارق لدس له صد وباطل أن تتعلق قدرة القادر بالعدم على ماسلف واعترضهم هو بأبالانسار انها مفارقة للسدن وأنصا فأن المختار عنداس سينا أن تبكون النفوس متعدده متعدد الأبدان لان كون النفس وأحسده بالعدد من كل وحسه في حسّم الانتخاص تلحقه محالات كثيرة منها أن يكون اذا عاز بدشه مأعلم عمر و واذا حهله عمر وحهله زيدالي غبرذلك من المحالات التي تلزم هـ فداالوضع فهو مردعلي هـ فدا القول بانها اذا نزات متعددة ستقدد الاحسام لزم أن تبكون مرتبطة جرافتفسد ضرورة بفساد الاحسام والفلاسفة ن ، قولوالله السي الزم اذا كان شما "ن ، منهما نسمة علاقة وعدية مثل النسبة التي بين العاشق والمعشوق ومنل النسمة التي سن المدمد وحرالمغناطيس أن مكون اذافسد أحدها فسد الآخر واسكن للنازع أن دساً لهم عن المعنى الذي تُستخصت مه النفوس وتسكثرت كثرة عدد مه وهد مفارقه الوادفان السكثرة العدديه الشخصية اغياأتت من قدل المبادة لكن إن يدعى بفناءا لنفس وتعيدها أن يقول انهياف مادة لطيفة وهي الحرارة النفسانية التي تفيض من الاجرام السماوية وهي الحرارة التي أمست هي نارا ولافيها مبدأنار مل فهاالنفوس المخلق فللإحسام التي ههذا وللنفوس التي تحل في تلك الأحسام فانه الايخناف أحددمن الفلاسفة انفى الاسطفسات حرارة سماوية وهي حاملة للفوى المكونة للحيوان والنبات لكن بعضهم يسمى همذه قوة طميعيمة سماو قوطالينوس يسميها الفؤة المعورة ويسميها أحد ناالحالق و يقول اله يظهر إن ههذا صانعاً العموان حكيما مخلقا له وان هـ قدا يظهر له من التشريح عاماأين هوهذاالصانع وماجوهره فهوأجل من أن يعلم الانسان ومن ههنا يستدل أفلاطون على ن المُفسِ مَفَارِقَهُ للبِّدُنُ لانْهَا هِي الْمُلقِّ لِهُ وَالْمُالِمِ رَمُّ وَلُو كَانَ الْمِـدُن شرطا في وجودها لم تُخلق ولا صورته وهذه النفس أظهرماهي أعني المخلقة فالميوان الغسير المتناسل شم بعد ذلك في المتناسسل فاما كالعلمان المفس هي معنى زائد على الحرارة الفريزية اذكانت الحرارة عياهي حرارة إيس من شأمها ان تعمل الافعال المنتظمة المعقولة كذلك نعد إن الحرارة الني في المروده امس فيها كعاية في المحليق والتصوير الاخلاف عندهم في ان في الاسطقسات نفوسا مختلفة لنوع توع من الانواع الموجودة من الحيوان والنمات والمعادن وكل محتاج في كونه ويقائه الى تدسر وقوي حافظه لهوه في أما لنفوس اماأن تمكون كالمتوسطة ببن نفوس الاجرام السهماو مقوبين النفوس التي ههناف الاجسام المحسوسة

المنهدوفالسيمش في ار قدلتناهد الاشاء عرارة الشردة المرارة لاتنافي المراة (ومنها) أن الأدلة دات على أن النفس تصدت بطريق الوحوسامن للبداللفارق وشرط حسدوث المسزاج والدن السيتعد لقمول تدتيرها وتدقى مدنشاء المدن وخرابه في حمدت مدن وحب أن يحدث من الديدا الفارق نفس متعلقة به فلوزملقت بذلك المدننفس من المفوس الماقسة أنضا لزم تعلق تفسين مدن واحدد وإمه محال (رالحدواب) ان ماذ كرمد في على أصل الايحاب وقدسمق مافيه والادمملي وأسامحو زان يحدث بدن من غيران تحدث فسمدر العمل تمكرن فسمالمدروله عي النشأة الاولى متعلقية مه فيأننشأة الأخوى ومدبرة لدنيه الومنها) إن الغرض من تعلق النفس بالدن ان، حكون آله لما في اكتماب الكالات فادا

حمدلت تلك الكالات كان وحودالآلة بعددلك كلاو وبالاعليها وكان منغصا لكحال الليذات ومنفصاللمجة والسعادة فالاعادة غسيرلانقة يحكة المدكميم تعالى وأيضاان النفس المعامية عنعلاقة أابدن تركون خارجة عن ظلة المدن وكثافته وأنواع عوارضه المؤله لحاالي ضياء التحردواطافتمه والمراءة عن الموارض المؤلسة فلكون التدفياذها بهدفا الخدلاص فوق الندذاذ الانسان بالحسروج عن الحبس الظلمالولم فك ان منسر ج عن الدس الوصدوف لايعودالسه المكذاه، (والجراب) أنا لانه سلم أن المدن على الاطلاق وبالهعلى النفس بالالسدن الذي وكون سليماعن الآفات من كل الوجوه على الوحم الذي أخبرت عنه الانساء يكون سيد لريادة الالتذاذوكال الانتهاج واذاكانت الأمدان كهذلك لم يكن

ويكون لهاولابدعلى النفوس القليفينا والابدان تسسليط ومن ههنائشأ القول بالجن أوسكون هي مذاتها هي التي تنعلق بالابدان التي تسكونها الشب عالتي بينها واذافسدت الابدان عادت الحامادتها الروحانية وأحسامها اللطيفة التي لاتحس وماأعل أحدامن الفلاسفة القدماء يقول هد الانمن أصولهم أن المفاركات لاتفير المواد تغيير استحالة تذواتها وأولاا ذالمعيل موضد المستحيل بلكالبه معض فلأسفة الاسلام وهذ المسئلة هي من أعوص المسائل التي فبالفاسفة ومن أقوى ما يستشهديه ف مذالباب أن العقل الحيولاني بعقل أشياء لانهاية لهاف المعقول الواحددو بحكم عليها حكم كليا وما حوهره هذاالجوهرفه وغيره يولاني اصلا ولذاك عمدارسطاط السفيداغورس فروضعه الحرك الاول عقلا أى صورة بريقة من الهيول ولذلك لا ينفعل عن شي من المو جودات لان سبب الانفسال الميولى والامرف هدذا في القوى القابلة كالامرف القوى الماعلة لان القوى القداملة ذوات الموادهي التى تقبل أشياه محدودة وراافرغ من هذه المسئلة أخذ بزعم أن الف الاسفة يذكر ون مشرالا جساد وهذاشي ماوحد الواحداجن نقدم فيه قول والقول بحشر الأحساد أفل مالة منتشراف الشرائع أنف سنة والذين تأدت المناعنهم الفلسفة دون هـ ذاا اعدد من السنين وذلك ان أول من كال يحتمر الآسساد همأنبياءبني اسرائبل الذين أتوابع دموسى عليه السلام وذلك بين من الزيور ومن كثير من الصف المنسوبة لمني اسرائيل وثبت أيصا ذلك في الانحيل وتواترا لقول به عن عيسي عليه السلام وهوقول الصابقة وهذه الشريعة قال أبوعجد بن سخوم انه أأقدم الشرائع مل القوم يظهر من أمرهم انهدم أشد الناس تعظيما فاواعاناها والسدب فذاك انهام يرون انهما تعو غوند بيرا لناس الدى به وجود الانسان عباهوانسان وبلوغه سعادته الخاصسة به وذلك انهاضرورية في وحوداله ضائل الخلقيسة الابالصنائع العملية ولاحياه في هذه الدار ولاف الدار الآخرة الابالفضائل النظرية وانه ولاراحد مزهذب يتم ولا يبلغ اليه الابالفصنا ثل الخلقيسة وإن الفضائل الغاقيسة لاقمكن الاجمر فة الله تعسالي وتعظيمه بالمبادات ألمشر وعدلهم ف ملة ملة مثل القرابين والصسلوات والأدعية ومايشيه ذلك من الافاو بل التي تقال ف الثناء على ألله تعالى وعلى الملائد كمقوالسيدين ويرون بالجدلة أن أنشرائع هي الصنائع الضرورية للدنية التي تؤخد فدماديها من العقل والشرع ولاسيماما كان منهاعا مالجيع الشرائح وان اختلفت في ذلك بالاقل والاكثر ويرون مع هدذا العلاين في أن يتعرض بقول مثبت أو منظل في مداديها العامة مثل هل يحب أن يعسد الله اولا يعددوا كثر من ذلك دل هومو حود أم ليس وجودوكا للثامرون فسائرهماديه مثال القول فالسعادة الاخسرة وفى كيفيتم الان الشرائع كلها أنفقت على وحود أخروى بعد الموت وان اختلفت في صفة ذلك الو حود كالتفقت على معرفة وجوده وصفاته وأفعاله وآن اختلعت فيما تقوله ف ذات المسداو أفعاله بالافل والاكثر ولدلك هيء تفسقه في الافعال التي تؤصل الحيالسمادة أتتي في الدار الأحرة وأن المقتلفة في تقيد مرهد ذه الافعال فهدي لماكانت تنحو تحوالمكة بطريق مشترك الجميح كانت واجبة عندهم لان الفلسف اتما تحو غوندريف سعادة ليعض الناس العقلاء وهومن شأمة أن يتملم الحصك مقوا انشرائع تقصيف تعليم الجهورغامةومع هددا فلانج فشريعة من الفرائع الاوقد فبهت غيا يخص الحكماء وعنيت عايشة ترك فسهالجهور ولماكان الصنف الخاص من الماس اغايم وجوده وتحصيل سعادته بشارك المسنف العام كان التعليم العام ضرور باف وجود المسنم اناساص وفي حياته أماف وقت صياء ومنشئه فلايشك أحدق ذلك وأماعند نفلته الى ما يخص فن مرو رته لابد يهين عما يشاغله وأن يتأول لذلك أحسن تأويل وأنبعلم أن المقصود بذلك المتعليم هوما يعم لاما يخص وآنه أن صرح بشك فالمسادى الشرعيسة التي نشأعليها أو بناو بل أنهمناقض للانبياء صاوات الله عليهم أحمسين

وصارف عنسبيا لهدم فانه أحق الناس بأن ينطلق عليسه السكفر ويوجب فى الملة الق نشأ عليما عقو بة المكفرو بحب عليه مع ذلك أن يخت ارأ فضلها في زماية والتكانت كله اعتده حقا وان يعتقد أن الافصنل ينسمزع الموأفصل منه ولذلك أسلم المستكاء الذين كانوا يعلون الناس بالاسكندرية لمساوصاتهم شريعة الاسلام وتنصرا لمسكاء الذين كانوا سلادالر ومآسا وصلتهم شريعة عيسى عليه السلام ولايشك أحدانه كان في بني اسرائيل سكاء كثيرون وذلك ظاهر من السكتب التي تلق عند بني اسرائيل المنسوبة الى سليمان عليه السلام ولم ترك المركة أمرامو حرداف أهل الوجى وهم الانساء ولذلك أصدق كل قضيةهى انكل ني حكم وايس كل حكم نساوا كنهم العلماء الذين قبل فيهم انهم ورثة الأنساء واذا كانت المسمنا ثع البرهانية في ممادي المادرات والأصول الوضوعة فما لمرى بحب أن يكون ذلك فالشرائع المأخوذة من الوحى والمقل وكلشر بعدة كانت بالوجى فالمقل بخالطهما ومن سلم أنهسكن ان يكون ههذا شريعية بالعدة لفقط فاحدازم ضرورة أن يكون أنقص من الشرائع التي استنبطت بالمقل والوجى والجيم منفقون على أن مدادى العدمل بحب أن تؤخذ فقلد دا أذ كان لاسديل الى البرهان على وحوب العمل الابوحود الفضائل الحاصلة عن الاعمال الدلقية والعملية فقد تدبن من ه ـ ذاالقول ان المسكلاء بأجمه مرون فالشرائع هذاالرأى أعنى أن يتقلد من الانبياء والواضعين مادى العمل والسنن المشروعة في ملة ملة والمدوح عندهم من هذه المادى الضرورية هوما كأب إمماأحث الجمهورعلى الاعمال الغاضلة حتى كمون الناشؤن عليما أتم فضملة من الناشئ على غبرهامش كون الصلوات عندنا فانه لايشك في أن الصدلاة تنه يعن الفعشاء والمذكر كاقال الله تعالى وأن الصلاف الموضوعة في هذه الشريعة يوحد فيما هذا الفعل أتم منه في سائر المعلوات الموضوعة فيسائر الشرائع وذلك عاشرط فعددها وأوقاتها وأدكارها وسائر ماشرط فيهامن الطهارة ومن التروك أعنى ترك الافعال والاقوال الفسددة لها وكذلك الامرقم عقيد لف المعادفيها هوأحث على الاعال الفاضلة عاقيل في غيره اولدلك كان عَثيل المعاد لهم بالأمور المسمانية أفعد لمن عشيله بالأمو والروحانية كإقال الله تعالى مشل المنقالتي وعدالمتقون تحرى من تعمم االانها وقال النبي عليه الصلاة والسدلام فيهامالاء من رأت ولاأذن عمت ولاخطر على قلب شر وقال ابن عماس رضى الله عنيه ايس فالدنيامن الآخرة الاالاسماء فدل على أنذلك الوجود نشأة أخرى أعلى من هدا الوجود وطورا خر أفضل من هـ ذا الطور وليس ينبغي أن يذكر ذلك من يعنقد اللذرك الموجود الواحدينتقل من طورالى طورمثل انتفال المدورا لجهادية الى أن تصير مدركة ذواتها وهي الصور المقليمة والدين شكواف هذه الاشياء وتعرضوا لالك وأفصوابه اغياهم الذين يقصدون ابطال الشرائم وابطال الفضائل وهم الرنادقة الدين يرون الدلاغا يفللانسان الاالتمتع بالاندات هدفا مالايشكاء مهومن قدرعلمه من هؤلاء فلانشك أن أصحاب الشرائع والحكياء بأجمهم بقتلونه ومن لم بقدرعليه فان ثم لأفاويلَ التي يحتج بهاعاليه وهي الدلائلَ التي نَضَّمُهَا الكِتَابُ الْعَرْ بزُّ وماقاً له هـ فـ الرجل ف معاندتهم هوحيد ولابدى معاندتهم أنتوضع النفسغيرناسة كادلت عاميه الدلائل المقليمة والشرعيدة وان توضع أن التي تعردهي أمثال هده والامثال ألتي كانت فهد فه الدار لاهي وينالان المعد وملايعود بالشخص واغما يعودالوجود اشل ماعدم لالعدين ماعدم كابين أبوحامد ولداك لايصم القول بالاعادة على مذهب من اعتقد من المتكلمين أن النفس عرض وأن الاجسام التي تعادهي التى تعدم وذلك أنماعهم عو حدفانه واحدمالنوع لاواحد بالعدد بل انذان بالعدو يخاصه من يقول منهمان الاعراض لاتبيق زمانين وهذاالر حل كفر الفلاسفة بثلاث مسائل (أحدها) هذه وقد قلما كيف رأى الفلاسفة في هذه ألمس مُلة وانهاعندهم من المساؤل النظرية (والمسمّلة الثانية) قولم الله الايقلم البزئيات وقد قلنا أيصاات هذا القول ليسمن قولهم (والثالثة) قولهم بقدم العالم وقد فلما أيضا

الفوس حاجة الى تدبيرها فهكنها الانغماس فيأتأتها العقامية تارة والاستنفاء من اللذات المسيمة أخرى ومدسماوم أن ألجم سن السسمادتين أقوى من الاقتصارعك احداهما وهذامخر جالموابعن قوطيهم وأرضا فليتأمل (لايقال) سلامة المدنعن الآفات منكل الوحوه غرمعقه ل لان رقاءه اغما هو نالا كلوالشربوها لانتأ أندون مصول الأمراص وألاعراض (لانا نقول ) أوسلم أن بقاءه اعا همسو بالاكل والثرب واحكن لانسدر أنهما لامتصوران بدون حصول الأمراض والاعدراض فانالا كلوالشرب سبب امقاء احماة ويعدالمدن واسمتنامه المزاج أولا والدات وسنستيهما الامراض والاعدراض اغماهو بالمرضو تواسطة وقوع فصدلة منالعذاء غمرمنه وشما والملاجوزان

انالذى دون بهذاالاسم ايس هواله في الذى كفرهم به المتكامون وقال في هذافايس يكفرهن قال بالمهاد الحدمن المسلمين بالمهاد الروحاني وقال في غيره ان المسوفية تقول به وعلى هذا فايس يكفرهن قال بالمهاد الروحاني وقدراً يت ان اقطع ههنا القول في هذه الاستففارهن التبكلم فيها ولولا ضرورة طلب الحق مع أهله وهو كما يقول حالينوس رجل واحد خيرمن أنف والتصدى الى أن يشكلم فيهمن ابس من أهله ما تبكاه من فذلك عدالله والتصدى الله أن يقدل الهذر في ذلك و يقيد ل المثرة بمنه وكر مه وحوده وفضله لارب غيره به تم كاب التهافت لابن رشد الما المالكي الاندلسي عرف بالمفيد وذلك في قسطنط بني في غرة المالكي الاندلسي عرف بالمفيد وذلك في قسطنط بني في غرة بحدادي الاولى سدنة الانتين وذلا ثمانة وألف هجرية من في مناه مئة وصلى الله على المسيد وقصل الله على المسيد وقصل الله على المسيد وعدل اله وصلى الله على المسيد وعدل اله

يز ول الله تعمالي اغضه ورجمته تلك الفصلات النرالم ومنمة عن البدن قىل اندىسرالى حدىكون ساللامراض والاعراض فالاءكون الدن حينشذمع كرنه سدما لأستمفاء الاندات المسمة المألوف فالنفس فيحياتها الدنيا مانعامن استغراقها فاللنات العقادة الحقيقية فتيكرن النفس فاثره بالطديين حامعية س السيدادتين \*حمامًا الله من السمداء الأترار وحشرنا فيزمره الأحيار وعصمنامين رُ دغ الأباطيل والغوامة عن سواءالسدول اللهم احدائسامن المتبدوين هداه ولاتحماما مناتخ ذالهه هوآء رشالاتزغ قلوسا بعداده الماننا وهماننا من لدنك رجية انك أنت الوهاب منك المدأوالدك الماس

## ﴿ يَقُولُ مُعَدِمَ الرَّاجِي مِنَالِلَهُ عُفُرالْسَاوِي الرَّاهِمِ حَسَنَ الْفَيْوِجِ الرَّرْبَاوِي ﴾

وسمالقال منالسم

انخير مافاه به الازران الثناء على عولى الأحسان فالحد تدعلي ماأنع وعلم من الجيران مالم نكن نعلم وأشكره والشكرمنه واليه على نعمه الوافيه وأحساناته المتوالية الكافدة وأصلى وأسلرعلى خبر نى جاءبكتاب مبين فيهمع ايجازه واعجازه نيا الأواين والآخرين وحييز ظاهرة كاطمة وراهين وافتحة ساطعة وتبيين ألحلال والحرام وتفاصيل الشرائع والاحكام وعلى آ أدالطيبين الطاهرين وأصحابة الداداين اغائس نفوسهم فحرضاة رب العالمين ﴿ و بعد ﴾ فقدتم طميع هذا الكوَّاف المديد عالم الدايل والمجوع الغر رباقليل المثيل المشتل على ثلاثة كتب من غراثب الموادرة عن فكرة عاءأجلة بالغين فالعراعل الكالات أحدها تهافت الفلاسفة للامامذى القدرا خليل المالى عة الايلام أبي حامدالغزاني المتوفي سنة ٥٠٥ الموضوع بصلب الجزء الاقلىمن هذا المطموع وثأنيها تهافت الفلاسفت للمعقق الوحيد الامام محدين أحدبن رشدالم كني ،أبي الوايد المتوفى سنة ووه الذى ألفه معارضا للامام الغزالى في بعض المساحث الموضوع بصلب الجزء الثانى من هـ قدا المطدوع وثالثهاتها وسأالفلاسفة للمسلامة المحقق ذي الاستفادة والافاده المولى الامام الشهير بخوجه زاده المتوف سنة ٨٩٣ الذي ألفه في التحكيم بين الامامين المشاراليهما الموضوع بهامش الجزأين الذكورين أفاض الله على الجسم عبال الاحسان وصدعام مغنث الرحة والرضوان عباألفوا وأفادوا وصنفوا وأجادوا ومن أبدع والفاتهم وأجمع مصمنفأتهم وأقمالهم المأثو راوأعمالهم الشكوره هذهاا كتبالموضحة المدكوره والاسفارا لجليلة المسطوره التي كأنت لعزته الاسكاد توجدالاف خراش الملوك ولايقرب أن تناها مدغني فعنلاعن صعلوك فانهاجد يرة أن تكتب بالتبر بدل المدادوا لمبر كمف لاوقد كشفت عن خور الحقائق وأطهرت عامض مشكلات الدقائق بالجيج الفاطعة المالغسه والبراهسين الساطعة الدامقه وكانهذا الطبيع الحسن الجيل والصنع الفائق الجليل بالمطبعة العامرة الشرنية الثابت محل ادارتها شارع الغرنفش من مصر المجميه وذلك على نفقة حضرة (الشيخ مصطفى البابي الملسى وأخويه عصر) وذلك في أوائل الاول من الرسيمين سنة ١٣٢١ من هجرة سيد الثقاين صلى الله وسلم عايه وعلى المالسادة الاعلام ماآدن افتتاح باختتام وبزغ مدرالتمام

آمين